
13

Wstęp

L
egenda o  Jomswikingach, sławnej drużynie wikińskiej stacjo­
nującej w warownej twierdzy zwanej Jomsborgiem, świadczy 
o  wyjątkowości i  barwności średniowiecznej tradycji skandy­

nawskiej. Jej powstanie i rozwój to proces, który zapewne rozciągnął 
się w czasie na kilka stuleci i zaangażował spore grono ludzi, dziś 
dla nas w zdecydowanej większości anonimowych. Co zapewne ich 
łączyło, to fascynacja dziejami drużyny, której losy zostały zderzo­
ne z wielkimi wydarzeniami dziejów Skandynawii epoki wikingów. 
To opowieść pełna patosu, dramatycznych i  komicznych zwrotów 
akcji, namiętności i ambicji – mieszanka, która najpewniej zdecydo­
wała o tym, że historia Jomswikingów cieszyła się w średniowiecz­
nej Skandynawii sporym zainteresowaniem i dużą estymą.

Najważniejszą literacką inkarnacją legendy jest saga, czy­
li opowieść o  Jomswikingach, zachowana w  kilku, powstałych 
w  późnym średniowieczu i  wczesnej nowożytności, redakcjach. 
Najstarsza i najobszerniejsza z nich jest podstawą tłumaczenia za­
mieszczonego w niniejszym tomie. Nawiązania do legendy, prze­
de wszystkim do okoliczności i przebiegu bitwy w Hjǫrungavágr, 
można znaleźć również w  innych tekstach staronordyckich. Do­
tyczy to przede wszystkim sag królewskich, takich jak: Óláfs saga 
helga (Saga o  św.  Olafie)1, rękopisy Fagrskinna i  Heimskringla, 

1  Tytuły oryginalne oraz tytuły dzieł opublikowanych w  polskim przekła­
dzie zapisywane są kursywą. W przypadku dzieł nieprzyswojonych polszczyźnie 



14

Wstęp

Knýtlinga saga, czyli Saga o  potomkach Knuta, oraz sag poświę­
conych królowi Olafowi Tryggvasonowi2.

Legenda o wikingach z twierdzy Jomsborg składa się z dwóch 
podstawowych wątków. Pierwszy z  nich to dzieje trzech poko­
leń królów Danii, obejmujące Gorma Starego, jego syna Haralda  
Sinozębego i wnuka – Swena Widłobrodego. Elementem dominu­
jącym w tej części sagi są rządy Haralda Sinozębego, nade wszyst­
ko zaś jego skomplikowane relacje z synem, które wieńczy bunt 
Swena przeciw ojcu, śmierć Haralda z  rąk jarla Pálna-Tókiego 
i banicja tego ostatniego. Drugi wątek to właściwe dzieje drużyny 
z  Jomsborga, od założenia twierdzy przez Pálna-Tókiego do wy­
prawy Jomswikingów do Norwegii, zakończonej przegraną bitwą 
w Hjǫrungavágr.

Ważną rolę w legendzie o wikingach z Jomsborga odgrywa hi­
storyczne tło dziejów Skandynawii X stulecia. Wiele z głównych 
postaci, które przewijają się w  legendzie, ma swoje historyczne 
odpowiedniki, wywodzące się z  ówczesnych politycznych elit. 
Wśród nich można wskazać wyżej wymienionych królów Danii, 
rządzących Norwegią jarlów z  Hlaðir czy poszczególnych moż­
nych, jak na przykład Þorkell Wysoki, znanych też z innych źró­
deł. W konsekwencji tło historyczne legendy obejmuje szereg wy­
darzeń, które miały miejsce w  tamtym okresie: najazd Ottona  II 
na Danię, bunt Swena Widłobrodego, wyprawę duńską na Nor­
wegię, zakończoną sławną bitwą w  Hjǫrungavágr. Inne postaci 
balansują na granicy legendy i historii. Jarlowie Bornholmu oraz   

tłumaczenia tytułów oryginalnych na polski zapisywane są pismem prostym 
w nawiasie po tytule oryginalnym.

2  Staronordyckie imiona i nazwy geograficzne, które funkcjonują w polskiej 
historiografii – takie jak: Olaf, Swen, Harald, Eryk, Saksonia czy Zelandia – zapi­
sywane są we Wstępie zgodnie z polską tradycją. Pozostałe imiona i nazwy zacho­
wują pisownię oryginalną. W  tekście sagi w  przypadku wszystkich imion staro­
nordyckich zachowana została oryginalna pisownia, natomiast niektóre nazwy 
geograficzne tłumaczymy (np. Bretland to Walia, a Sjóland to Zelandia). Zarówno 
oryginalne, jak i tłumaczone nazwy, imiona i przydomki znajdują się w indeksach.



15

Wstęp

Zelandii  – Véseti i  Strút-Harald  – to najpewniej bohaterowie fik­
cyjni, choć niewykluczone, że mający swoje historyczne odpo­
wiedniki. Podobnie rzecz ma się z królem Słowian, Búrizláfem.

Owo tło historyczne stanowiło istotny punkt odniesienia dla 
XII- i XIII-wiecznych odbiorców tej historii. Tworzyło ważny ele­
ment pamięci zarówno o  dokonaniach prestiżowej zbrojnej dru­
żyny, jak i o doniosłych wydarzeniach militarnych i politycznych, 
które naznaczyły dzieje regionu nie tylko w  czasach, których le­
genda dotyczy, lecz także wówczas, gdy nabierała ona ostatecz­
nego, literackiego kształtu3.

Legenda daje unikalny wgląd w  norwesko-duńską rywaliza­
cję w  X wieku, której przejawami są wydarzenia znane z  innych 
przekazów źródłowych: duńskie próby narzucenia swojej hege­
monii Norwegii, próby Duńczyków zabezpieczenia się przed po­
dobnymi działaniami ze strony Cesarstwa, duńsko-sasko-polska 
konkurencja w rejonie ujścia Odry czy centralizacja władzy w Da­
nii i  Norwegii. Koncentracja sagi na kolejnych starciach zbroj­
nych: w Limafjǫrdzie, pod Danevirke i w Hjǫrungavágr pozwalała 
ukształtować ją w  zwartą i  łatwą w  ustnej i  pisemnej transmisji 
narracyjną całość. Jednocześnie stanowiło to o  wadze tych wo­
jennych konfrontacji i  ich konsekwencji nie tylko dla samej le­
gendy, lecz także dla będącego jej podbudową tła historycznego. 
Pomimo że opowieść skupia uwagę odbiorców na wydarzeniach 
datowanych na X  wiek, a  szczególnie drugą połowę tego stule­
cia, przebijają przez nie mniej lub bardziej czytelne nawiązania 
do rzeczywistości politycznej w regionie z okresu o dwa stulecia 
późniejszego: złożone relacje na duńsko-sasko-słowiańskim po­
graniczu, jakim było Połabie, wyraźny kryzys władzy królewskiej 
w  Danii i  Norwegii XII  wieku, rozwój struktury kościelnej w  re­
gionie i pojawienie się ideologii krucjatowej.

3  Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Jómsvíkinga saga. Sérstaða, varðveisla og 
viðtökur, [dysertacja doktorska], Uniwersytet Islandzki, Reykjavík 2016, s. 88–91.



16

Wstęp

Legenda o  wikingach z  Jomsborga stanowi także unikalny 
wgląd w relacje skandynawsko-słowiańskie. To pokłosie ważnego 
momentu w jej narracji, gdy po serii najazdów król Słowian Bury­
sław (Búrizláfr) zawiera porozumienie z  Pálna-Tókim, w  wyniku 
którego jarl otrzymuje w zarząd część ziem słowiańskiego władcy, 
Jom, i  tam buduje warowną twierdzę. Skutkiem tego identyfika­
cja Búrizláfa oraz lokalizacja Jomsborga należą do najbardziej in­
trygujących aspektów nie tylko powstania i rozwoju legendy, lecz 
także nowożytnych badań naukowych nad nią.

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach

C
zas, w  którym w  Danii do głosu doszła dynastia Jelling, 
okazał się punktem zwrotnym w procesie formowania się 
średniowiecznego duńskiego regnum. Do politycznego 

przesilenia doszło w  połowie lat  30.  X  wieku. Było ono najpew­
niej skutkiem militarnej klęski, jaką odniósł Gnupa w  934  roku, 
gdy Danię najechał Henryk Ptasznik. Duński władca został zmu­
szony nie tylko do płacenia trybutu, lecz także do oddania Hede­
by w saskie ręce.

Ten moment prawdopodobnie wykorzystał Gorm Stary, któ­
ry usunął Gnupę i  przejął rządy. Upadek Gnupy niekoniecznie 
oznaczał koniec „szwedzkiej” dynastii w  Danii. Sił potencjalnie 
konkurencyjnych wobec rodu Jelling mogło być więcej, jak na 
przykład Lejre na Zelandii. Miejsce to z  pewnością było związa­
ne z  prestiżem sprawowania władzy, i  to o  królewskim wymia­
rze. Kres funkcjonowania Lejre i  powstanie nieopodal szybko 
rozwijającego się Roskilde oddają stan, w  którym polityczna, za­
pewne także militarna konfrontacja przyniosła w  ostateczności 
zwycięstwo dynastii Jelling. Wyeliminowanie możliwych konku­
rentów było kluczowe dla planów przejęcia ścisłej kontroli nad 
całą Danią. Z  jednej strony działania te mogły stanowić spory 



17

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

sukces Haralda Sinozębego, a  z  drugiej strony likwidacja tak 
ważnego i  prestiżowego ośrodka, o  czym uczą nas analogiczne 
przykłady z  sąsiedniej Norwegii, mogła przyczynić się do na­
ruszenia politycznego status quo i  stać się jednym z  powodów 
buntu, jaki mniej więcej w  tym samym czasie wybuchł przeciw  
królowi Danii.

Od czasów rządu Gorma Starego to dynastia Jelling przej­
mowała inicjatywę i zdobywała przewagę nad innymi lokalnymi 
siłami w  Danii, stopniowo marginalizując ich dotychczasowe 
znaczenie. To z  Gormem i  jego synem Haraldem spotkał się ar­
cybiskup hambursko-bremeński, Unni. Tematem rozmów była, 
jak się można domyślać, między innymi sprawa nowej misji chry­
stianizacyjnej w Danii, wobec której Gorm najpewniej nie stawiał 
poważniejszych przeszkód.

W  czerwcu  948  roku odbył się synod w  Ingelheim. W  czasie 
obrad wydano postanowienie o  utworzeniu nowych biskupstw 
na terenie Danii, Hedeby, Ribe oraz Aarhus, które zostały podpo­
rządkowane arcybiskupowi hambursko-bremeńskiemu, Adalda­
gowi. Decyzją papieża miał on sprawować nadzór nad wszystkimi, 
już istniejącymi oraz planowanymi w  przyszłości, diecezjami na 
Północy. Dziś uznaje się, że pierwsi ordynariusze  – odpowied­
nio Hored, Liafdag oraz Reginbrand  – nigdy nie dotarli do swo­
ich diecezji. Gorm, a w ślad za nim jego syn Harald, zdawał sobie 
zapewne sprawę, że uzależnienie od Kościoła będzie pierwszym 
krokiem do zależności politycznej.

Dzisiaj przyjmuje się, że Gorm Stary rozpoczął proces, konty­
nuowany następnie przez jego syna, konsolidowania władzy dy­
nastii Jelling w  Danii. Ród Gorma kontrolował Jutlandię, rozsze­
rzając z  czasem swoje wpływy na Zelandię, Fionię i  inne wyspy 
duńskie. Być może już za rządów Gorma działania te objęły także 
Skanię. Kluczową rolę w  tej kwestii miało odegrać małżeństwo 
duńskiego władcy z Þyri. O ile pochodzenie królewskiej żony po­
zostaje dla nas tajemnicą, to wiele wskazuje na to, że był to dla 



18

Wstęp

Gorma niezwykle prestiżowy mariaż. O statusie Þyri i wadze tego 
związku dla królewskiej dynastii świadczą inskrypcje na kamie­
niach runicznych znanych z Jelling, jej ideowego centrum. Jeden 
z nich Gorm poświęcił swojej, wówczas już zmarłej, żonie. Napis, 
który zdobi ów kamień, głosi, że „król Gorm wystawił ten kamień 
na pamiątkę po Þyri, swojej żonie, Ocaleniu Danii”. Co ciekawe, 
w Sadze o Jomswikingach to król Gorm umiera jako pierwszy, na 
wieść o śmierci swego syna Knuta.

Przejawem pamięci o  Þyri jako o  wyróżniającej się małżonce 
króla Gorma jest także Saga o  Jomswikingach. Wszystkie zacho­
wane redakcje przytaczają w  zbliżony sposób okoliczności, w  ja­
kich Þyri zapisała się w dziejach Danii. Również w tej historii o jej 
statusie miało decydować między innymi pochodzenie. Tu Þyri 
jest córką Klakk-Haralda, który nie występuje jako władca Danii, 
tylko jako jarl Holsztynu (Holtsetaland). Nie umniejsza to jednak 
jej rangi, skoro Gorm pierwsze swoje kroki jako dorosły i  samo­
dzielny władca kraju kieruje właśnie do Holsztynu. Jego starania 
o rękę Þyri dziś uznalibyśmy za cokolwiek ekstrawaganckie, żeby 
nie powiedzieć bezczelne. Król Danii przybywa do kraju swojego 
przyszłego teścia zbrojnie, na czele wielkiej armii, i  grozi Haral­
dowi, że jeśli nie otrzyma Þyri za żonę, to zniszczy Holsztyn. Ten 
szantaż nie zraził władcy Holsztynu, który zaprosił Gorma na 
wspaniałą ucztę, oznajmiając mu, że Þyri zdecyduje sama, gdyż 

„jest […] o wiele mądrzejsza ode mnie”4.
Gdy następnie Gorm poprosił ją, aby została jego żoną, ta zgo­

dziła się, ale pod pewnym warunkiem. Gorm miał wrócić do sie­
bie, wybudować dom i  spędzić tam trzy pierwsze zimowe noce. 
Poprosiła go, by zapamiętał swoje sny. Dopiero wówczas, jeśli sny 
będą pomyślnie wróżyć na przyszłość, mógł przybyć z powrotem 
do Holsztynu, aby dopełnić ślubu z  Þyri. Z  powyższych przeka­
zów przebija jednolite przekonanie o  nietuzinkowym formacie 

4  ÍF 33, s. 6; Saga o Jomswikingach, s. 198.



19

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Þyri i randze małżeństwa z nią dla Gorma i jego rządów. Królowa 
przedstawiona jest jako świadoma swojej pozycji i roli osoba, któ­
ra nie tylko uświetniła, ale wręcz, jak mówi legenda, uratowała 
Danię i jej władcę5.

Około 958/959 roku Gorm zmarł. Władzę po nim przejął jego 
syn Harald, znany w  tradycji historiograficznej pod przydom­
kiem Sinozęby. Dzięki szeroko zakrojonym i  konsekwentnym 
działaniom umocnił pozycję swojego rodu w  samej Danii oraz 
stał się politycznym liderem w  skali całej Skandynawii. To zaś 
miało swoje bezpośrednie przełożenie na relacje Haralda z cesar­
stwem Ottonów.

Liudolfingowie traktowali Danię jako swoją strefę wpływów. 
Politykę Henryka Ptasznika w  tym względzie w  pełni kontynu­
ował jego syn Otto  I. Król Danii, jak się wydaje, z  powodzeniem 
hamował rozmach kościelnej polityki południowego sąsiada. Ha­
rald Sinozęby starał się wykorzystać słabe punkty polityki cesar­
skiej. Temu miały służyć rozszerzanie swoich wpływów na Poła­
biu oraz kontakty z  kręgami opozycyjnymi wobec Liudolfingów. 
Około  970  roku Harald zawarł sojusz z  obodryckim księciem 
Mściwojem, utrwalony małżeństwem króla z  córką księcia, zwa­
ną przez Duńczyków Tove.

Do podjęcia wspólnych działań przeciw cesarzowi starał się 
nakłonić Haralda Sinozębego Wichman Billung. Saski wielmo­
ża, skonfliktowany z Ottonem i Hermanem – margrabią Marchii 
Północnej, a  jednocześnie swoim stryjem  – szukał pomocy na 
dworze duńskiego króla. Kronikarz twierdzi, iż Wichman nama­
wiał Haralda do wojny przeciw Hermanowi, ale nie przyniosło to 
żadnych konkretów6.

5  ĺF 33, s. 5–9.
6  Widukindi Monachi Corbeiensis Rerum Gestarum Saxonicarum libri tres, 

edd. G. Waitz, K.A. Kehr, Monumenta Germaniae Historica Scriptores rerum Ger­
manicarum in usum scholarum, Paul Hirsch, Hahnsche Buchhandlung, Hanno­
verae 1935, l. III, c. 65, s. 139.



20

Wstęp

W  973  roku zmarł Otto  I, co skutkowało konfliktem o  tron sa­
ski między Ottonem  II a  księciem bawarskim Henrykiem Kłótni­
kiem. W walkę tę zaangażowani zostali różni władcy, w tym Harald  
Sinozęby, który stanął po stronie księcia Bawarii. Jeszcze w 973 roku 
doszło do duńskiego najazdu na Saksonię, który zapewne miał nie 
tylko pomóc w  destabilizowaniu sytuacji, lecz także przywrócić 
Duńczykom ziemie utracone w latach 30. na rzecz Sasów7.

Zorganizowana rok później przez Ottona  II wyprawa na Da­
nię świadczy o tym, iż Cesarstwo nie zamierzało zarzucić swoich 
interesów na Północy. Zwycięstwo militarne, za którym poszły 
nałożenie trybutu i osobisty hołd króla Danii, miało zneutralizo­
wać dość poważne, jak się zdaje, zagrożenie. Tym chyba należy 
tłumaczyć szybką i  zdecydowaną reakcję nowego cesarza, któ­
ry nie tracił czasu i  zaangażował duże siły w  celu przywrócenia 
właściwych, według niego, relacji z  Danią8. Gdy  10  lat później, 
w 983 roku, Cesarstwo znowu zmagało się z problemami, król Da­
nii nie czekał bezczynnie na rozwój wypadków. Ponowny konflikt 
o władzę z udziałem Henryka Kłótnika oraz kolejne, tym razem 
o  wiele istotniejsze, powstanie Wieletów stały się okazją do rea­
lizacji własnych celów. Brak jest dowodów na to, że Harald Sino­
zęby miał jakikolwiek wpływ na decyzję Słowian o podjęciu wal­
ki z  Sasami. Niemniej nie ulega wątpliwości, że latem  983  roku 
Duńczycy zaatakowali Saksonię. Celem wojsk, którymi być może 

7  Zob. Annales Altahenses Maiores, ed. G.H. Pertz, Monumenta Germaniae 
Historica Scriptores rerum Germanicarum in usum scholarum, t.  XX, Impensis 
Bibliopolii Hahniani, Hannoverae 1868, s. 787; Thietmar, s. 103. Por. też N. Lund, 
Harald Bluetooth – A Saint Very Nearly Made by Adam of Bremen, w: The Scan-
dinavians from the Vendel Period to the Tenth Century. An Ethnographic Perspec-
tive, ed. J. Jesch, Boydell & Brewer, Woodbridge 2002, s. 310; P. Skaaning, Harald 
Blåtands sidste kamp. Trelleborgene og brydningerne i dansk vikingetid 979–983, 
Dansk Historisk Håndbogsforlag, Lyngby 1992, s. 100.

8  Lamberti Annales, ed.  G.H.  Pertz, Monumenta Germaniae Historica 
Scriptores rerum Germanicarum, t. V, Impensis Bibliopolii Hahniani, Hannove­
rae 1848, s. 63; Annales Altahenses Maiores…, s. 787.



21

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

dowodził syn króla, Swen Widłobrody, było Hedeby, które wobec 
bierności Sasów udało się opanować9.

Harald Sinozęby, idąc  – jak się wydaje  – śladem poprzedni­
ków, niemal przez całe swoje panowanie zabiega o  zdobycie jak 
największych wpływów w  Norwegii. Sprzyjała temu dość nie­
stabilna sytuacja polityczna, znaczona nieustannymi konflikta­
mi o  władzę między potomkami króla Haralda Pięknowłosego, 
które w  tamtym czasie targały Norwegią. Według przekazu póź­
niejszych sag królewskich doskonałym pretekstem do realizacji 
planów ekspansji Duńczyków na północ okazało się pojawienie 
się na dworze króla Danii Gunnhildr, wdowy po wygnanym kró­
lu Norwegii, Eryku Krwawym Toporze. Wraz z  synami szukała 
u Haralda schronienia i pomocy w walce ze szwagrem, Hákonem 
Dobrym. Ten ostatni sprawował wówczas rządy w Norwegii kosz­
tem bratanków. Harald Sinozęby przyjął zbiegów, wsparł mate­
rialnie piracką działalność synów Eryka i  Gunnhildr, a  jednego 
z nich, Haralda, nawet usynowił10.

W  połowie lat  60.  X  wieku tenże Harald, zwany Szarym 
Płaszczem, wspierany przez resztę braci, zaatakował Norwegię.  
Zwieńczeniem wyprawy była bitwa pod Fitjar na wyspie Storð 
położonej w ujściu Hardagnerfjordu. W jej trakcie Hákon Dobry, 
choć zdołał pokonać przeciwników, został śmiertelnie ranny. 
W efekcie, mimo porażki, to Harald Szary Płaszcz przejął kontro­
lę nad kluczowymi regionami kraju. Syn Eryka Krwawego Topo­
ra osiągnął upragniony sukces, najpewniej za cenę konieczności 

9  Thietmar, s. 128. Por. też P. Skaaning, Harald Blåtands…, s. 182; P.H. Sa­
wyer, Swein Forkbeard and the Historians, w: Church and Chronicle in the Middle 
Ages, eds. I. Wood, G.A. Loud, The Hambledon Press, London 1991, s. 31; N. Lund, 
Harald Bluetooth…, s. 310; G. Müller, Harald Gormssons Königsschicksal in heid-
nischer und christlicher Deutung, „Frühmittelalterliche Studien”  1973, Bd.  7, 
s.  124; J.  Morawiec, Wolin w  średniowiecznej tradycji skandynawskiej, wyd.  2, 
Avalon, Kraków 2023, s. 75.

10  ÍF 29, s. 80; ÍF 26, s. 162.



22

Wstęp

uznania duńskiej władzy zwierzchniej oraz oddanie Haraldowi 
Sinozębemu Viken – południowej części kraju11.

Sojusz ten, jak zdają się wskazywać autorzy sag, nie przetrwał 
długo. Opieramy się w  tej kwestii co prawda na źródłach póź­
nych i  często, jeśli idzie o  szczegóły, mylących. Niemniej wydaje 
się, że w  tym względzie opowiadacze sag zachowali tradycję, któ­
rej ostrożnie można zawierzyć. Bardzo możliwe, że Harald Szary 
Płaszcz i  jego bracia poczuli się na tyle pewnie, że nie zamierzali 
dłużej korzystać z duńskiej kurateli. To zmusiło władcę Danii, prag­
nącego utrzymać dotychczasowe wpływy, do szukania nowych 
rozwiązań. Jedym z  pomysłów miał być zapewne sojusz z  rodem 
jarlów z Hlaðir. Nie znamy okoliczności, w jakich doszło do owego 
przetasowania, jaśniej natomiast rysują się jego konsekwencje.

Z  poematów skaldycznych komponowanych na cześć norwe­
skich władców wynika, że najpewniej około połowy lat 60. X wieku 
Harald Szary Płaszcz zdecydował się zaatakować Danię. Jego flota 
wpłynęła do Limafjǫrdu. Pod Hals doszło do starcia z Duńczykami, 
które zakończyło się śmiercią Haralda12. W odparciu tego najazdu 
władcę Danii wspomagał już jarl Hlaðir, Hákon. To on, w  miejsce 
zmarłego Haralda Szarego Płaszcza, miał rządzić Norwegią i  jed­
nocześnie zabezpieczać tam duńskie interesy. Hákon czuł się zob­
ligowany do płacenia Haraldowi Sinozębemu trybutu i wspierania 
go militarnie dopóty, dopóki pozycja króla Danii była silna13.

Zmieniło się to w  974  roku, gdy Harald musiał stawić czoła 
najazdowi Ottona  II. Klęska króla Danii stała się dla jarla Háko­
na okazją do uniezależnienia się. Autorzy późniejszych sag 

11  ÍF  29, s.  95; ÍF  26, s.  198. Zob.  też U.  Sprenger, Zum Vorspiel der 
Schlacht bei Fitjar in der Hákonar saga góða (Heimskringla) und der Fagrskinna,  
w: Sagas and the Norwegian Experience, ed. J.R. Hagland, Papers of 10th Interna­
tional Saga Conference, Trondheim 3–9 August 1997, Senter for Middelalderstu­
dier, Trondheim 1997, s. 587–596; J. Morawiec, Wolin…, s. 76.

12  SPMA I, s. 260, 298.
13  Ágrip, s. 21; ÍF 29, s. 110.



23

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

skoncentrowali się na manifestacyjnej apostazji jarla, rzekomo 
zmuszonego przez cesarza do przyjęcia chrztu razem z  władcą 
Danii14. Wydaje się jednak, że przejawy owego zerwania mogły 
być bardziej prozaiczne i  dotyczyć przede wszystkim kwestii fi­
nansowych. W  końcu dla Haralda Sinozębego była to sprawa 
politycznego prestiżu, który miał rezonować zarówno wobec 
partnerów na zewnątrz, jak i wobec poddanych w kraju. Dlatego 
król Danii z pewnością nie chciał się pogodzić z utratą wpływów 
w Norwegii i zapewne zdawał sobie sprawę, iż wcześniejsze rela­
cje z  jarlem Hákonem może przywrócić jedynie skuteczna akcja 
militarna. Tę udało się podjąć w pierwszej połowie lat 80. X wie­
ku. Na czele duńskiej floty, która skierowała się ku norweskim 
wybrzeżom, stanęło dwoje wodzów, Sigvaldi i Búi. Ekspedycja ta 
zakończyła się klęską Duńczyków, pokonanych przez jarla Háko­
na w zatoce Hjǫrungavágr w Møre Południowym15. W rezultacie 
władca Norwegii nie tylko utrzymał niezależność w  stosunku 
do Haralda Sinozębego, lecz także  – jak wskazują skompono­
wane na jego cześć poematy skaldów – wykorzystał zwycięstwo 
nad Duńczykami do wzmocnienia swojej pozycji w  Norwegii. 
Niepowodzenie armii Sigvaldiego i  Búiego było ostatnim akor­
dem w  staraniach Haralda o  przywrócenie swoich wpływów 
w  Norwegii. Niewykluczone, że porażka na Północy doprowa­
dziła do buntu przeciw władzy króla, na czele którego stanął  
jego syn Swen16.

Nowy władca dostrzegał potencjał drzemiący w kontroli han­
dlu dalekosiężnego kwitnącego w  tym czasie w  Europie Północ­
nej. Szczególna rola przypadała wciąż Hedeby. Dobrze świadczą 
o  tym przykłady prężnych ośrodków Ribe i  Viborga na Jutlandii, 

14  ÍF 26, s. 259–260; ÍF 29, s. 117–118; ÍF 33, s. 39.
15  SPMA I, s. 341, 359, 493; ÍF 29, s. 132.
16  F.  Ström, Poetry as an Instrument of Propaganda. Jarl Hákon and His 

Poets, w:  Speculum Norroenum, ed.  U.  Dronke, Odense University Press, Oden­
se 1981, s. 440; J. Morawiec, Wolin…, s. 82.



24

Wstęp

Odense na wyspie Fionii, Ringsted na wyspie Zelandii czy też 
Lund, Löddeköpinge i Åhus w Skanii17.

W  działania dążące do dalszego umacniania władzy królew­
skiej ściśle wpisała się także inicjatywa wybudowania w  wybra­
nych częściach kraju obozów wojskowych, znanych w nauce jako  
obozy trelleborskie. Ich nazwa wywodzi się od pierwszego grun­
townie przebadanego obozu, odkrytego w  Trelleborgu na Ze­
landii. Kolejne tego typu założenia znaleziono w  Fyrkat w  pół­
nocno-wschodniej części Jutlandii, w  Aggersborgu w  północnej 
części Jutlandii, w  pobliżu Limafjǫrdu, w  Nonnebakken w  po­
bliżu Odense na Fionii oraz w  Trelleborgu na wybrzeżu Skanii. 
Najważniejszą cechą wyróżniającą obozy jest ich regularna kon­
strukcja. Wszystkie zostały wzniesione na planie koła i otoczone 
wałem. Cztery bramy wieńczyły dwie wewnętrzne arterie, prze­
cinające się pod kątem prostym. Powstałe w ten sposób„ćwiartki” 
zajmowane były przez duże prostokątne obiekty. Obozy różniły 
się natomiast rozmiarami. Średnica grodu w Nonnebakken wyno­
siła 120 m, ale Trelleborg na Zelandii był już dwukrotnie większy. 
Przez jakiś czas wierzono, iż za ich budowę odpowiedzialny był 
Swen Widłobrody, który miał koncentrować w nich wojska do na­
jazdów na Anglię. Gruntowne badania archeologiczne, w  szcze­
gólności w  Trelleborgu oraz w  Fyrkat, wykazały, iż obozy po­
wstały niemal w tym samym czasie, na początku lat 80. X wieku.  
Rozmach i  skala tej inicjatywy wskazują na Haralda Sinozębego 
jako jej inicjatora. Ich strategiczne rozmieszczenie było ściśle 
związane z  funkcją, jaką pełniły. Służyły jako centra wojskowo­

-administracyjne, reprezentujące władzę króla i  egzekwujące 
prawno-fiskalne powinności poddanych. Zwraca uwagę fakt, iż 
po kilkuletnim okresie obozy trelleborskie zostały zarzucone. 

17  Por.  M.R.D.  Corsi, Urbanization in Viking Age and Medieval Den-
mark. From Landing Place to Town, Amsterdam University Press, Amsterdam   
2020, s. 51–92.



25

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Dziś tłumaczy się to zmianą władzy w Danii i przejęciem jej przez 
Swena Widłobrodego18.

Wśród królewskich inwestycji nie sposób nie wspomnieć mo­
stu na rzece Velje w pobliżu Ravning Enge w środkowej Jutlandii. 
Liczył on 760 m długości oraz 5 m szerokości. Most pozwalał na 
łatwiejszą komunikację przez cały Półwysep Jutlandzki na osi 
północ–południe. Co równie ważne, jego położenie o  10  km na 
południowy zachód od Jelling umożliwiało dostęp wszystkim za­
interesowanym do ideowego centrum królewskiej dynastii19.

Jelling w  pierwszej kolejności pełniło funkcję królewskiej ne­
kropolii. Za jego twórcę można uznać Gorma Starego. Najpewniej 
to w trakcie jego panowania ustawiono tam kamienną konstruk­
cję w kształcie łodzi, wyznaczającą zasięg całości kompleksu. Li­
czy ona 354 m długości i jest największym tego typu założeniem 
w  Skandynawii. W  jej obrębie władca wystawił wspomniany już 
wyżej kamień runiczny poświęcony swojej żonie Þyri. Małżonka 
króla po swojej śmierci spoczęła zapewne w kopcu, który od stro­
ny północnej wieńczył całość zespołu zabytków.

Przejęcie władzy przez Haralda Sinozębego oznaczało rozbu­
dowę Jelling. W  958 lub 959  roku powiększono tzw. kopiec pół­
nocny, w  którym pochowany został Gorm. Dalszy rozwój kom­
pleksu miała stymulować decyzja Haralda o  przyjęciu chrztu. 

18  L.  Nielsen, Trelleborg, „Aarbörger for Nordisk Oldkyndighed og Histo­
rie” 1990, s. 105–173; E. Roesdahl, Fortresses, Trelleborg, w: Medieval Scandinavia. 
An Encyclopedia, eds. Ph. Pulsiano, K. Wolf, Garland, New York–London  1993, 
s.  216; O.  Olsen, Trelleborg-problemer. De  danske vikingeborge og deres histori-
ske baggrund, „Scandia”  1962, Bd.  28, s.  92–112; O.  Olsen, H.  Schmidt, Fyrkat  I. 
Borgen og bebyggelsen, Det Kgl.  Nordiske Oldskriftselskab, København  1977; 
E.  Roesdahl, Fyrkat  II. Oldsagerne og gravpladsen, Det Kgl.  Nordiske Oldskrift­
selskab, København 1977.

19  E.  Roesdahl, Harald Blauzahn  – ein dänischer Wikingerkönig aus ar-
chäologischer Sicht, w:  Europa im  10.  Jahrhundert. Archäologie einer Aufbruch-
szeit, Hrsg.  J.  Henning, Philipp Von Zabern, Mainz  2002, s.  100; J.  Morawiec,  
Wolin…, s. 86.



26

Wstęp

Usypany w  latach  70.  X  wieku na południowym krańcu drugi 
kopiec, jak wykazały badania archeologiczne, nie został wyko­
rzystany jako miejsce pochówku. Niemniej w  nowej przestrzeni, 
wyznaczonej przez oba kopce, Harald nakazał wznieść drewniany  
kościół, którego patronem został najpewniej św. Jan. Prace wyko­
paliskowe ujawniły jego pozostałości, w  tym komorę grobową, 
w której odkryto fragmenty szkieletu. Ze znaleziskiem tym wiążą 
się domysły, wzbudzające pewne kontrowersje, że Harald prze­
niósł do świątyni szczątki swoich rodziców. Dowodem na to ma 
być fakt, że ostatecznie oba duże kopce pozostały puste. Tuż 
obok kościoła król zlecił postawić trójboczny kamień runicz­
ny. Jeden z  jego boków zawiera inskrypcję: „Król Harald kazał 
wznieść ten kamień dla uczczenia pamięci swojego ojca Gorma 
i  swojej matki Þyri. Ten Harald podbił całą Danię oraz Norwe- 
gię i  uczynił Duńczyków chrześcijanami”. Drugi z  boków przed­
stawia zwierzę (lwa?), a trzeci postać ukrzyżowanego Chrystusa20.

Za rządów Swena Widłobrodego nastąpiła dalsza rozbudowa 
kompleksu w  Jelling. Około  1000  roku drewniany kościół zastą­
piła budowla kamienna, wzorowana na ówczesnych świątyniach 
anglosaskich. Jednocześnie powstały na miejscu: nowa hala, sie­
dziba króla oraz zamykająca całość terenu nowa palisada21.

Pomimo tego, że nie wszystkie kwestie związane z  komplek­
sem w  Jelling wydają się ostatecznie rozstrzygnięte przez naukę, 
charakter oraz funkcje tego miejsca raczej nie ulegają wątpliwości. 
Miało ono eksponować status panującej dynastii, a  także legity­
mizować jej rządy w  Danii. Symbolika poszczególnych zabytków 
wskazuje, iż jej prestiż i prawo do władzy ściśle wiązały się z ideo­

20  Na temat kamienia i  zamieszczonych tam inskrypcji zob.  L.M.  Imer, 
Danmarks runesten. En fortælling, Gyldendal, Copenhagen 2023, s. 163–169.

21  K.M.  Nielsen, Jelling Problems. A  Discussion, „Medieval Scandina­
via” 1974, vol. 7, s. 156–207; A.E. Christensen, The Jelling Monuments, „Medieval 
Scandinavia”  1975, vol.  8, s.  7–19; E.  Roesdahl, Harald Blauzahn…, s.  102–104; 
J. Morawiec, Wolin…, s. 84–85.



27

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

logią chrześcijańską. Dotyczy to nie tylko Haralda Sinozębego, 
lecz także jego rodziców, bez wątpienia postaci ważnych dla zna­
czenia całości kompleksu. Bardzo możliwe, że doczesne szczątki 
tych ostatnich przeniesiono do niedawno wybudowanego kościo­
ła. Zabieg ten, obok usypania drugiego kopca, miał zapewne pod­
kreślać więzi krwi z  nieżyjącą już parą królewską, a  tym samym 
wskazywać na kontynuację władzy, niezmąconą przez zmianę wia- 
ry, promowaną osobiście przez Haralda. Inicjatywy podejmowane 
w  Jelling miały na celu swoiste „pogodzenie” pogańskiej tradycji 
władzy z  nową ideologią. Harald chciał w  dobitny sposób wyka­
zać, iż propagowane przez niego chrześcijaństwo nie dyskredytuje 
pamięci o  dokonaniach jego poprzedników. Wręcz przeciwnie  – 
rozmach oraz symbolika kompleksu wskazują, że król Danii chciał 
budować swoją pozycję w  królestwie, odwołując się zarówno do 
pamięci o Gormie, jak i tego, co dawała mu nowa wiara.

1.1. Bunt Swena Widłobrodego  
      i śmierć Haralda Sinozębego

Panowanie Haralda Sinozębego zwieńczył dramatyczny i  nagły 
koniec. Przeciw królowi wybuchł bunt możnych, na czele którego 
stanął jego syn Swen. Stało się to najpewniej w 986 lub 987 roku. 
Bardziej szczegółowa chronologia oraz przebieg tych wydarzeń 
pozostają dla nas nieznane. Jedno raczej nie ulega wątpliwości: 
bezpośrednia konfrontacja zbrojna zakończyła się porażką Ha­
ralda, jego wygnaniem oraz rychłą śmiercią22.

Jako pierwszy, już w latach 40. XI wieku, wydarzenia te opisał 
anonimowy autor Encomium Emmae Reginae:

[…] nawet jako chłopiec cieszył się miłością wszystkich i zniena­

widzony był jedynie przez swego ojca. Żadną miarą chłopiec na 

22  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 107–108 (tam dalsza literatura przedmiotu).



28

Wstęp

to nie zasłużył, było to spowodowane zawiścią. Gdy stał się już 

młodzieńcem, miłość ludu jeszcze bardziej wzrosła i  jednocześ­

nie wzrastała zawiść ojca, tak że otwarcie, nie w sekrecie, chciał 

go wygnać, przysięgając, że zrobi wszystko, aby ten po nim nie 

rządził. Wojsko, zasmucone tym, opuściło ojca, przeszło na stro­

nę syna i zapewniło mu swoje poparcie. Ostatecznie doszło mię­

dzy nimi do bitwy, w  której ojciec odniósł rany i  uciekł do Sło­

wian, gdzie wkrótce potem zmarł23.

Niespełna  30  lat później, w  rozdziale  XXVII księgi  II swojej 
kroniki, Adam z Bremy tak przedstawił te wydarzenia:

W ostatnich dniach [rządów] arcybiskupa Adaldaga nasza sprawa 

wśród barbarzyńców podupadła. Chrześcijaństwo w  Danii po­

padło w  wielki zamęt i pałając zawiścią dla dobrych początków 

wiary w Pana, zły człowiek próbował siać kąkol. Gdyż wówczas 

Swen Otto, syn znakomitego Haralda, króla Duńczyków, orga­

nizował spiski przeciw ojcu, radząc się także tych, których jego 

ojciec, wbrew ich woli, zmusił do przyjęcia chrześcijaństwa, aby 

mieć jasność, czy zdoła pozbawić ojca tronu, teraz, gdy ten był 

już posunięty w  latach i  znacznie mniej silny. Dlatego Duńczy­

cy poczęli spiskować, aby wyrzec się chrześcijaństwa, uczynić 

Swena królem oraz wypowiedzieć wojnę Haraldowi. Jako że ten 

drugi od początku swych rządów pokładał ufność w  Panu, dla­

tego też wtedy szczególnie mocno powierzył tę sprawę Chrystu­

sowi i  choć wzdrygał się na myśl o  wojnie, zdecydował się bro­

nić zbrojnie. I  jak następny Dawid, który opłakiwał swego syna 

Absaloma, smucąc się raczej z powodu jego grzechu niż swojego 

nieszczęścia, wyruszył na wojnę. W tej godnej ubolewania i gor­

23  Encomium Emmae Reginae, ed.  A.  Campbell, The Royal Historical So­
ciety, London 1949, s. 8. Jeśli nie wskazano inaczej, autorami tłumaczeń zamiesz­
czonych we Wstępie są Jakub Morawiec i Marta Rey-Radlińska.



29

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

szej niż domowa wojnie stronnicy Haralda zostali pokonani. Ten, 

ranny, na statku uciekł z pola walki i podążył do miasta Słowian, 

zwanego Jumne. Przyjaźnie przyjęty przez Słowian, przeciwnie 

niż oczekiwał, gdyż oni byli poganami, po kilku dniach zmarł 

z powodu ran i odszedł w uznaniu dla Pana24.

Jak łatwo się zorientować, obydwie relacje przedstawiają in­
teresujące nas wydarzenia z  dwóch przeciwstawnych sobie per­
spektyw. Według autora Encomium… to złe postępowanie ojca 
zmusiło Swena do działania. Z kolei w przekazie Adama z Bremy 
wina przypisywana jest synowi, który niegodnie wystąpił prze­
ciw prawowitemu władcy, a  zarazem ojcu. O  ile przekaz Enco-
mium… wskazuje na osobiste animozje między Haraldem a Swe­
nem, o tyle Adam przedstawia relację ojca z synem przez pryzmat 
chrześcijaństwa. Obaj pisarze zgodnie podkreślają poparcie moż­
nych dla Swena, choć z  zupełnie innych powodów. Ostatecznie 
efekt konfrontacji jest w obydwu relacjach taki sam – porażka Ha­
ralda. Autor Encomium… dość ogólnie mówi o kierunku ucieczki 
Haralda, który schronienia miał szukać u  bliżej nieokreślonych 
Słowian. Z kolei przekaz Adama jest w tym względzie o wiele bar­
dziej precyzyjny i jednoznacznie wskazuje Wolin.

Różnice w  obu relacjach podyktowane były odmiennymi in­
tencjami ich twórców oraz okolicznościami, w  jakich przyszło 
im pisać. Autor Encomium… nie tylko nie mógł sobie pozwolić 
na stawianie w negatywnym świetle ojca Knuta Wielkiego, męża 
adresatki tej relacji, królowej Emmy. Co więcej, tworzył w  at­
mosferze  – z  jednej strony  – walki o  angielski tron między oby­
dwoma synami Knuta, Hardeknutem i  Haraldem Zajęczą Stopą, 
oraz  – z  drugiej strony  – starań Edwarda, syna Emmy z  pierw­
szego małżeństwa z  królem Anglii Æthelredem, o  odzyskanie 
ojcowizny. Ten skomplikowany układ z  pewnością wpłynął na 

24  Adam z Bremy, s. 87.



30

Wstęp

to, w  jaki sposób autor Encomium… przedstawił te wydarzenia. 
Ponadto takie ich ujęcie, akcentujące słuszność pretensji syna  
i usprawiedliwiające chęć przejęcia przez niego władzy, miało za­
pewne tłumaczyć działania synów Emmy, z których każdy dążył 
do odzyskania schedy po swoim ojcu.

Zupełnie inna perspektywa przyświecała Adamowi z  Bremy. 
Dla niego Harald Sinozęby był przykładnym chrześcijańskim 
królem, niesłusznie i  niesprawiedliwie strąconym z  tronu przez 
syna-apostatę. Należy jednak pamiętać, że stosunek bremeńskie­
go kronikarza do obu władców był pochodną tego, jak w Kościele 
hamburskim oceniano podejście zarówno Haralda, jak i  Swena 
do misyjnych działań podejmowanych przez kolejnych metro­
politów. Ojciec widziany był jako osoba przychylna hamburskiej 
diecezji, z  kolei syn  – jako jej wróg. To w  oczywisty sposób de­
cydowało w dużej mierze o tym, jak Adam przedstawił obu duń­
skich monarchów i ich rządy.

Mimo to trudno nie pytać o  przyczyny porażki władcy, któ­
ry przynajmniej przez większość swojego panowania odnosił 
w  głównej mierze sukcesy i  zdawał się konsekwentnie wzmac­
niać swoją pozycję w kraju. Czy bezpośredni związek z jego upad­
kiem miała nieudana próba odzyskania wpływów w  Norwegii? 
Jednocześnie nie sposób zignorować przebijającą się przez źród­
ła kwestię animozji między ojcem i  synem. Swen mógł myśleć 
o  przejęciu tronu, którego bądź nie był pewny, bądź nie mógł 
się doczekać, nawet jeśli – jak sugeruje jego kluczowa rola w od­
zyskaniu Hedeby w  983  roku  – ojciec, zdaje się, angażował go 
w sprawy kraju. Trudno przy tym rozstrzygnąć, czy to syn Haral­
da zmotywował możnych do poparcia jego starań, czy odwrotnie: 
niechętne Haraldowi elity posłużyły się jego osobą.

Obok ambicji samego Swena należy także przypomnieć o pro­
cesie centralizacji władzy, rozpoczętym przez Gorma i  kontynu­
owanym przez Haralda. Służyła temu między innymi promocja 
nowej religii, co pozwala podejrzewać, że także przez przekaz 



31

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Adama z  Bremy przebijają wiarygodne echa tamtych wydarzeń. 
Działania te odbywały się kosztem lokalnych dynastii. Ich przed­
stawiciele mieli zbliżone ambicje polityczne i  próbowali, podob­
nie jak dynastia Jelling, poszerzać swoje wpływy, manifestując 
jednocześnie swój potencjał i osiągnięte już sukcesy. Z pewnością 
dotyczy to właścicieli kompleksu w  Lejre na Zelandii, o  którym 
była mowa już wcześniej25.

Na istnienie kręgów opozycyjnych wobec króla wskazuje po­
średnio późniejsza tradycja. Dotyczy to przede wszystkim Sagi 
o Jomswikingach, w której pojawiają się między innymi jarlowie Ze­
landii oraz Bornholmu (Véseti, Strút-Harald). Ich relacje z dynastią 
królewską można postrzegać jako zmienne, ale zarówno Harald 
Sinozęby, jak i Swen Widłobrody uznają ich niezależność, a nawet 
usilnie zabiegają o  dobre stosunki z  nimi. Przekaz sagi to oczywi­
ście legenda, niemniej jednak świadczy ona o pamięci o duńskich 
możnych i ich istotnej roli w politycznych rozgrywkach w kraju.

Warto w  tym kontekście przywołać także Þyri, żonę króla 
Norwegii Olafa Tryggvasona. Wbrew zgodnemu przekazowi sag 
królewskich, w  których odgrywa ona rolę siostry Swena Widło­
brodego, mogła w istocie wywodzić się z tych samych, opozycyj­
nych wobec dynastii Jelling kręgów. O małżeństwie tym wspomi­
na również Adam z  Bremy, który jednak nic nie wie o  tym, aby 
Þyri była siostrą Swena Widłobrodego26. Na istotną funkcję moż­
nych w  buncie przeciw Haraldowi wskazuje także porzucenie 
wspomnianych wyżej obozów trelleborskich, które w parę lat po 
ich wybudowaniu przestały być użytkowane. Były one zapewne 
symbolami skutecznej kontroli Haralda nad regionami, których 
dotychczasowe elity dążyły do odbudowania swojej pozycji. Ich 
opuszczenie mogło być przejawem chęci Swena Widłobrode­
go wyjścia naprzeciw oczekiwaniom tych, którzy byli gotowi go  

25  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 108–109.
26  Adam z Bremy, s. 94–95; J. Morawiec, Wolin…, s. 337.



32

Wstęp

poprzeć. Nawet jeśli słusznie wątpi się dziś w stricte antyreligijny 
wymiar buntu Swena, nie można wykluczyć, że odbił się on ne­
gatywnie na kręgach kościelnych korzystających dotąd z protekcji 
i łaski króla Haralda.

Porażka sił Haralda w  starciu z  buntownikami musiała być 
dotkliwa. Rozmiar klęski mógł przesądzić o jego decyzji o uciecz­
ce. Pokonany i ranny władca szukał schronienia w Wolinie, gdzie 
niedługo później zmarł.

O  buncie, który doprowadził do upadku rządów Haralda  
Sinozębego, wspominają także, przynajmniej w  części, przekazy 
skandynawskie. Zacząć wypada od historiografii duńskiej. Sven 
Aggesen w  swojej Brevis historia regum Dacie (Krótka historia 
królestwa Danii) stwierdza, że zmuszony w wyniku buntu Harald 
znalazł schronienie wśród Słowian. Wówczas miało dojść do za­
łożenia Jomsborga27. Z  kolei według przekazu Saxo Gramatyka 
bunt przeciw Haraldowi wywołały polityka prokościelna oraz 
nowe obciążenia finansowe. Poddani duńskiego władcy mieli na­
mówić Swena do wystąpienia przeciw ojcu i  przejęcia tronu. Re­
belia ogarnęła też królewskie wojsko, zmuszane do niegodnych 
posług. Z  resztką tych, którzy przy nim zostali, Harald bezsku­
tecznie usiłował stłumić rewoltę. Najpierw schronił się na Zelan­
dii, a następnie w Wolinie, gdzie stacjonował wierny mu oddział. 
Po jakimś czasie król postanowił podjąć próbę odzyskania wła­
dzy. Do starcia z  siłami Swena doszło w  Jutlandii, ale całodzien­
ne zmagania nie przyniosły zwycięstwa żadnej ze stron. Zawarto 
wówczas rozejm. W jego trakcie stacjonujący ze swoim wojskiem 
w  lesie Harald, przekonany, że uda się doprowadzić do ugody, 
nieostrożnie oddalił się w związku z potrzebą. Wtedy dopadła go 
strzała wystrzelona przez Pálna-Tókiego. Ranny Harald został za­
brany do Wolina, gdzie niebawem zmarł28.

27  Sven Aggesen, s. 61–63.
28  Gesta Danorum, s. 700–705.



33

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Oba przekazy  – Svena Aggesena i  Saxo Gramatyka  – należy 
uznać za hybrydę najstarszych relacji, przede wszystkim kronik 
Adama z Bremy, z  legendą o  Jomswikingach. Zarówno jeden, jak 
i drugi autor dowolnie czerpali z obu podstawowych źródeł, chęt­
nie uzupełniając je na własną rękę dodatkowymi szczegółami.

Swoje w  tej kwestii miała oczywiście do powiedzenia również 
historiografia islandzka. O  ile według autora Fagrskinny nic ta­
kiego nie miało miejsca, a  król zmarł w  wyniku choroby29, o  tyle 
inaczej widzą to twórcy innych sag królewskich. Snorri Sturluson 
w Óláfs saga Tryggvasonar (Saga o Olafie Tryggvasonie), będącej 
częścią jego Heimskringli, podaje, że Swen zbuntował się prze­
ciwko ojcu, gdyż ten nie chciał podzielić się z  nim władzą w  kró­
lestwie. Zebrał więc flotę, wśród której mieli znaleźć się wojowie 
z Jomsborga, na czele z Pálna-Tókim. Flota Swena wpłynęła w głąb 
Isafjordu, który od północy wcina się w  Zelandię. Tam doszło do 
starcia z  wojskiem Haralda. Król Danii dysponował liczebniejszy­
mi siłami, co w końcu zmusiło Swena do ucieczki. Harald jednak 
odniósł w tej walce rany, które ostatecznie okazały się śmiertelne30.

Autor Sagi o potomkach Knuta dokonał zgrabnego połączenia 
przekazu Snorriego i  Sagi o  Jomswikingach. Według jego relacji 
Swen bezskutecznie prosił ojca o przekazanie mu władzy w czę­
ści królestwa. Harald jednak się na to nie godził, dlatego Swen, 
gdy tylko dorósł, sam pozyskał dla siebie łódź oraz drużynę i na­
jeżdżał duńskie ziemie i  inne terytoria. Harald zapałał gniewem 
wobec syna i zebrał wojsko do walki przeciwko niemu. Do Swena 
przyłączył się wtedy Pálna-Tóki. Do konfrontacji obu stron do­
szło w Isafjordzie na Zelandii. Rozegrała się wielka bitwa. Wobec 
przewagi sił Haralda Swen zbiegł z pola walki. Król Harald, trafio­
ny w tym starciu strzałą, został jednak śmiertelnie ranny31.

29  ÍF 29, s. 122.
30  ÍF 26, s. 272; Heimskringla I, s. 218–219.
31  ÍF 35, s. 96–97.



34

Wstęp

Zachowane redakcje sagi dostarczają najbardziej wyczerpują­
cego opisu okoliczności buntu Swena i  jego przebiegu. Król Ha­
rald miał uparcie odmawiać uznania Swena za swojego syna. Ten 
wychowywał się na dworze Pálna-Tókiego, jarla wyspy Fionia, 
który go zresztą usynowił.

Pálna-Tóki zachęcał Swena do wymuszenia na ojcu statków 
i  ludzi, aby mógł samodzielnie zyskać sławę i  uznanie. Harald 
ulegał kolejnym prośbom Swena, za każdym razem przekazując 
mu kilka okrętów wraz ze zbrojnymi. Swen jednakże wykorzysty­
wał zasoby pozyskane od ojca i jednocześnie od Pálna-Tókiego do 
najeżdżania i grabieży w różnych częściach Danii, co oczywiście 
wprawiało Haralda we wściekłość. W  końcu cierpliwość króla 
wyczerpała się i postanowił pozbawić Swena militarnej siły. Oby­
dwie floty spotkały się u  brzegów Bornholmu, do bitwy jednak 
nie doszło z  powodu późnej pory. Następne dni także nie przy­
niosły rozstrzygnięcia – obydwu stronom wyraźnie nie spieszyło 
się do finalnego starcia. Sytuację zmieniło przybycie na wyspę 
Pálna-Tókiego, który miał tam stacjonować ze swoją flotą. Jak 
podaje saga, tego samego wieczora Harald wraz z  11  członkami 
swojej świty udał się w  głąb pobliskiego lasu, gdzie kazał rozpa­
lić ogniska. Pálna-Tóki ruszył za nimi i po rozpoznaniu ludzi przy 
ogniskach celnym strzałem z łuku zabił Haralda32.

1.2. Duńskie wpływy w rejonie ujścia Odry

Relacje Encomium… na temat okoliczności upadku rządów 
i śmierci Haralda Sinozębego stanowią pretekst do rozważań na 
temat zainteresowania władców Danii rejonem ujścia Odry. Wy­
daje się bowiem, że król Danii szukał zapewne schronienia tam, 
gdzie spodziewał się, że będzie bezpieczny, w  otoczeniu ludzi 
sprzyjających mu, wśród których mógłby myśleć o ewentualnym 

32  ÍF 33, s. 55–62.



35

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

odzyskaniu utraconej pozycji. Musiały zaistnieć okoliczności, 
w których funkcję tę mógł spełnić Wolin.

Prawdopodobnie nieprzypadkowo ucieczka Haralda w  rejon 
ujścia Odry zbiegła się czasowo z  odnotowanym przez Adama 
z Bremy sojuszem szwedzko-polskim, który został potwierdzony 
oddaniem królowi Erykowi za żonę córki lub siostry Bolesława. 
Kronikarz wspomniał przy tej okazji, że sojusz ten spowodował 
prowadzone wspólnie przez Szwedów i Słowian ataki na Duńczy­
ków33. Mające już swoją historię dociekania badaczy w tej kwestii 
pozwalają dziś z  dużą dozą pewności uznać, że przekaz Adama 
z  Bremy odnosi się do porozumienia, które około  984–985  roku 
zawarli Eryk i Mieszko I. Sojusz ten został potwierdzony małżeń­
stwem króla Szwecji z  córką Mieszka i  Dobrawy, której imienia 
de facto nie znamy, choć powszechnie nazywana jest, raczej nie­
słusznie, Świętosławą.

Bremeński kanonik mocno podkreśla antyduński charak­
ter owego sojuszu. Jeśli chodzi o  Szwecję, to działania podjęte 
przez króla Eryka w 991 lub 994 roku mogły być ściśle związane 
z  tym, co najpewniej było dla skandynawskiego partnera Miesz­
ka w  owym sojuszu najistotniejsze, czyli ograniczenie duńskich 
wpływów w  regionie. Musiały też istnieć jakieś kontrowersje 
polsko-duńskie. Niewykluczone, że te dotyczyły Wolina i  rejo­
nu ujścia Odry, gdzie król Danii mógł umocnić swoje wpływy na 
tyle, aby  – po pierwsze  – szukać tam bezpiecznego schronienia 
w  chwili kryzysu oraz  – po drugie  – aby skłonić władcę polskie­
go, także zainteresowanego panowaniem nad tymi ziemiami, do 
działania i szukania wsparcia ze strony Szwedów.

Kiedy Wolin mógł znaleźć się we władaniu Haralda Sino­
zębego? Wydaje się, że nie mogło to nastąpić wcześniej niż na 
początku lat  80.  X  wieku, być może przy okazji odzyskiwania 
przez Duńczyków południowej Jutlandii w  983  roku. Słabość 

33  Adam z Bremy, s. 95.



36

Wstęp

Cesarstwa oraz zaangażowanie Wieletów w  walkę przeciw wła­
dzy saskiej z  pewnością były czynnikami ułatwiającymi takie 
działania. Haraldowi zależało na kontrolowaniu kluczowych 
dla bałtyckiego handlu ośrodków produkcji i  wymiany. Bez 
wątpienia duński władca traktował te przedsięwzięcia jako ko­
lejne narzędzie do uzyskania dominującej pozycji w  Skandy­
nawii. Dodatkowo korzystne dla Haralda mogło być to, że Wo­
lin w  tym czasie był zapewne miejscem, gdzie element duński, 
czyli rzemieślnicy i  osiadli kupcy, był dość silny. W  pierwszej 
kolejności należy zwrócić uwagę na możliwość przebywania 
tam wywodzących się z  Danii przedstawicieli elit, którzy w  sło­
wiańskim grodzie mogli występować w  charakterze zbrojnych 
pozostających na usługach elity plemiennej. Mowa jest jednak 
raczej o  epizodzie. Śmierć Haralda najpewniej przerwała ten 
stan. Panowanie Swena Widłobrodego przyniosło już zupełnie  
inne okoliczności34.

1.3. Porwanie Swena Widłobrodego  
     w Sadze o Jomswikingach i innych przekazach

Wiele wskazuje na to, że po obaleniu rządów ojca Swen nie cie­
szył się zbyt długo stabilnym panowaniem. Choć relacje źródłowe, 
którymi dysponujemy w tej kwestii, wymagają daleko posuniętej 
ostrożności w  interpretacji, a  często należy uznać je za mylące, 
wszystkie zgodnie twierdzą, że nowy władca Danii szybko popadł 
w  kłopoty, które doprowadziły go do utraty władzy i  ucieczki  
z ojcowizny.

Nowy władca niedługo po objęciu tronu miał zostać porwa­
ny i  z  nieszczęścia uratować go mieli jego poddani, gotowi za­
płacić porywaczom za wolność swojego króla. Wątek ten odbił 
się w  średniowiecznej tradycji skandynawskiej szerokim echem. 

34  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 110–114.



37

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Znalazł on swoje miejsce również w  narracji zachowanych do 
dziś redakcji Sagi o  Jomswikingach. De facto to jedyny, prócz 
buntu przeciw władzy ojca, aspekt panowania Swena Widło­
brodego, który pojawia się w  Sadze o  Jomswikingach. Bitwę pod 
Hjǫrungavágr i jej rzeczywiste okoliczności należy bowiem łączyć 
z Haraldem Sinozębym.

Rozdział XXVI Sagi o  Jomswikingach zawiera opowieść o  sta­
raniach jarla Sigvaldiego o rękę córki Búrizláfa, Ástríðr. Ta zgodzi­
ła się wyjść za człowieka, którym ewidentnie gardziła, jednakże 
pod konkretnym warunkiem:

– Szczerze mówiąc, ojcze – rzekła – nigdy nie chciałam poślubić 

Sigvaldiego, ale nie powinieneś mu odmawiać, pod jednym wa­

runkiem, który zaraz tu przedstawię: aby to małżeństwo doszło 

do skutku, zanim otrzyma moją rękę, musi zdobyć dla nas zwol­

nienie ze wszystkich danin, które dotychczas płaciliśmy królowi 

Duńczyków. Druga możliwość jest taka, że przyprowadzi tutaj 

króla Danii Sveina, tak abyś ty miał nad nim władzę.

Ástríður svarar feðr sínum: „Þér satt til at segja, faðir,” segir hon, 

„þá vilda ek Sigvalda aldregi eiga, en þó skaltu honum eigi frá 

hnekkja, ok þó á  þá leið sem ek mun fyrir segja. Hann skal þat 

vinna til ráðahags þessa at koma af landinu ǫllum skǫttum, þeim 

er vér hǫfum hingat til goldit Danakonungi, áðr en hann komi 

mér á arm. Hinn er annar kostr at hann fái hingat komit Sveini 

Danakonungi, svá attú eigir vald á honumo”35.

Sigvaldi przystał na ten warunek i  wyruszył do Danii, gdzie 
relatywnie łatwo udało mu się osiągnąć swój cel. Przyczynił się 
do tego, co charakterystyczne dla tej sagi, podstęp. Jarl Joms­
borga udał przed władcą śmiertelnie chorego i  dlatego zdołał 
nakłonić go do wizyty na pokładzie swojej łodzi. Król Swen 

35  ĺF 33, s. 90; Saga o Jomswikingach, s. 282–283.



38

Wstęp

wykazał się wówczas nie lada nonszalancją, nie podejrzewając  
niczego złego:

Teraz jest mowa o tym, że król przybył tam ze swą drużyną i spy­

tał o  Sigvaldiego. Odpowiedzieli mu, że jest osłabiony i  leży na 

ostatniej łodzi. A wtedy król wszedł na statek, który stał najbliżej 

lądu, a  potem na kolejny, aż dotarł na łódź Sigvaldiego. Jego lu­

dzie weszli za nim, a  drużyna Sigvaldiego postępowała zgodnie 

z tym, co im nakazał [ich wódz].

Kiedy król z dziesięcioma swoimi ludźmi był już na statku, na 

którym leżał Sigvaldi, spytał, czy Sigvaldi może mówić. Odpo­

wiedziano mu, że może, chociaż jest bardzo słaby. Następnie król 

podszedł tam, gdzie spoczywał Sigvaldi, pochylił się nad nim 

i spytał, czy jest w stanie zrozumieć jego słowa, lub jakie wieści 

ma dla niego, które były na tyle ważne, że musieli się spotkać, jak 

to Sigvaldi przekazał mu w swej wiadomości.

– Pochyl się bardziej nade mną, panie  – wyszeptał Sigvaldi.  – 

Wtedy będziesz mógł lepiej usłyszeć moje słowa, gdyż mówię te­

raz cicho.

A kiedy król się nad nim nachylił, wtedy Sigvaldi jedną ręką 

objął go za ramiona, a drugą chwycił go pod rękę i nie zdawał się 

już wcale taki słaby, tylko trzymał go bynajmniej nielekko. Jed­

nocześnie jarl zawołał do swoich załóg, aby natychmiast siadały 

do wioseł, co też uczyniły, i zaraz odpłynęli, jak najszybciej zdo­

łali. A tych sześć setek ludzi zostało na brzegu i patrzyło za nimi.

Nú er svá frá sagt, at konungrinn kemr þar með lið sitt ok spyr 

at Sigvalda, en honum er sagt at hann mátti lítit, – „ok liggr 

hann á yzta skipinu.” Ok gengr hann síðan á þat skip er næst er  

landi ok hvert af ǫðru, þar til er hann kemr á skip Sigvalda. Menn 

ganga ok eftir honum, en Sigvalda lið fer svá með ǫllu sem hann 

hafði ráð til gefit.

Ok nú er konungrinn er kominn á  skip þat er Sigvaldi liggr 

á  með inn tíunda mann þá spurði konungrinn ef Sigvaldi hefði 



39

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

mál sitt, en honum er sagt at hann hefir mál sitt, ok er þó máttr  

sem minnstr. Síðan gengr konungr at þar er Sigvaldi liggr ok 

lýtr at honum niðr ok spyrr ef hann mætti nema orð hans eða  

hver tíðendi hann kynni honum at segja, þau er honum lægi svá 

stórt við at þeir fyndisk, sem Sigvaldi hafði honum orð um send.

„Lúttu nú að mér líttað, herra,” segir hann Sigvaldi; „þá muntu  

heldr mega nema mál mitt, því að ek em nú lágmæltr.” Ok er 

konungr lýtr að honum niðr þá tók Sigvaldi hendi annarri um 

herðar konunginum en annarri undir hǫnd honum, ok er hann 

nú eigi allmeginlauss, ok heldr hann nú eigi alllaust konungi­

num. Ok í því bili þá kallar Sigvaldi að ǫllum skipverjum að þeir 

skyldu falla við árar allar sem tíðast, ok svá gera þeir ok røru nú 

í brott sem þeir máttu. En þessi sex hundruð manna standa eftir 

á landi ok sjá á36.

Zgodnie z  planem Sigvaldi przywiózł króla Danii do Joms­
borga. Tam doszło do spotkania i rozmów Búrizláfa z porwanym. 
Swen, przekonany przez Sigvaldiego, zrezygnował z daniny i po­
prosił o  rękę kolejnej z  córek słowiańskiego władcy, Gunnhildr. 
Pobyt króla Danii w Jomsborgu zwieńczyła wspaniała uczta. Swój 
cel osiągnął także Sigvaldi, jako że Ástríðr ostatecznie została 
jego żoną37.

Tej pełnej nagłych zwrotów akcji i  humoru opowieści autor 
sagi nie wymyślił sam. Przywołał ją bowiem wcześniej, w swojej 
Brevis historia regum Dacie, duński historyk Sven Aggesen:

Gdy dopłynął do duńskiej floty, zgromadził swoich wioślarzy na 

pokładzie i  myśląc o  zdradzie, wydał rozkaz, aby jego łódź pod­

płynęła do łodzi króla. Mając swoich ludzi w  gotowości, wraz 

z  nadejściem świtu, cicho obudził króla w  miejscu, w  którym 

spoczywał. Gdy król się obudził, spytał przybysza o to, kim jest.

36  ĺF 33, s. 91–92.
37  ĺF 33, s. 93–95, 174–176.



40

Wstęp

– To my, posłańcy twojego ojca. Przysłano nas, aby omówić 

z tobą warunki pokoju.

Gdy król to usłyszał, chciał dowiedzieć się więcej na temat 

stanu swojego ojca, dlatego wychylił głowę poza burtę łodzi. 

Wtedy Pálnatóki pochwycił go za uszy i włosy, pociągnął go moc­

no i  wydarł bezradnego z  jego łodzi. Choć porwany ledwo co 

krzyknął z  powodu tego, co się stało, napastnicy rozpoczęli od­

wrót, energicznie wiosłując, podczas gdy wszyscy inni pozostali 

w głębokiej nieświadomości. Nie spoczęli, póki nie dopłynęli do 

Jomsborga.

Gdy Słowianie go zobaczyli, zgromadzony szybko lud prze­

klinał więźnia, życząc mu okrutnej i długiej śmierci. Jednakże ci,  

którzy stali na ich czele, mieli lepszą radę. Zdecydowali, że za­

miast skazywać go na śmierć, lepszym rozwiązaniem będzie 

wzięcie za niego dużego okupu, dzięki czemu Duńczycy zubożeją, 

a Słowiańszczyzna będzie cieszyć się bogactwem. Niewiele pożyt­

ku społeczność ta by odniosła, gdyby więźnia skazano na śmierć.

Tak więc wysłali posłańców do poddanych króla z wieścią, że 

mogą wykupić swojego władcę za taką ilość srebra i  złota, która 

będzie trzykrotnością jego wagi. Duńczycy zebrali okup w prawie 

całym kraju i  gdy Słowianie przybyli do Vindinge z  porwanym 

królem, bez wahania byli gotowi wybawić swojego władcę. Ale po­

nieważ zebrany okup okazał się niewystarczający, pewna zamęż­

na kobieta oddała swoją biżuterię, aby uzupełnić brakującą kwotę. 

W ślad za nią poszli inni, oddając pierścienie, kolczyki, naszyjniki 

i łańcuchy. I gdy żądana suma była już pełna, Duńczycy otrzymali 

od króla pierwsze prawo użytkowania lasów i zagajników.

Quibus sic ordinatis, prima illucescente aurora, regem in reclina­

rio dormientem clam excitavit.

Expergefactus autem rex sciscitatur, quidnam esset. „Nos,” 

inquit, „patris tui legati sumus, ad te de pace tractanda transmissi.”  

Quod cum didicisset, patris statum diligentius cupiens percunc­



41

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

tari, paulo extra navis suggrundam caput exseruit. Quem illico 

praetaxatus Palno Toki per aures et capillos corripiens, licet fru­

stra renitentem, in suam navim tunc potentior attraxit invitum, et 

quamvis pauxillum clamore perstreperet, ceteris ignaris, valido re­

morum impulsu fugam vehementius accelerabat, nec prius laboris 

pertaesus destitit, antequam ad urbem praefatam pervenisset.

Quem Sclavi contuentes, populari orta seditione, diversis 

captivatum mortibus exquisitisque tormentis adiudicabant. Ve­

rum pars electa primatum saniori praecellebat consilio. Consul­

tius namque autumabant censu eum plurimo redimendum, unde 

Sclavia perenniter locuples exhaustis Danorum opibus gauderet, 

quam brevi morte trucidatus interiret. Modicum etenim commu­

ni cederet utilitati si captivus mortis dampnaretur exterminio. 

Delegantur itaque legati, qui

Danis denuntiarent, ut regem suum trino auri et argenti pon­

dere redimerent. Quod diu exequi non distulerunt. Nam universe 

ferme regni censu coadunato, occurrentibus in Winnigha cum 

rege captivato Sclavis, Dani Sueonem redimere non detrectabant. 

Ast ubi census eius solutioni non sufficeret, decreverunt matro­

nae suis ornatibus summam redemptionis explere. Igitur anulos, 

armillas, inaures, monilia, torques et quicquid illis pretiosum 

erat regi liberando impendebant. Quo expleto, Dani a rege silva­

rum et nemorum tum primum communia impetrarunt38.

Historię tę Sven Aggesen zaczerpnął najpewniej z  przekazu 
Adama z Bremy:

W  tym czasie, podczas gdy król Swen szykował okrutne repre­

sje wobec chrześcijan w  Danii, mówi się, że arcybiskup [Adal­

dag], poprzez wnoszących prośby legatów i  częste podarunki,  

38  Sweni Aggonis Gesta Regum Danorum, ed.  G.  Waitz, Monumenta Ger­
maniae Historica Scriptorum, t. XXIX, Impensis Bibliopolii Hahniani, Hannowe­
rae 1892, s. 32–33.



42

Wstęp

próbował ułagodzić wściekłe nastawienie króla wobec chrześci­

jan. Lecz król odrzucił te starania i  jeszcze bardziej wykazywał 

się złośliwością i  okrucieństwem. Boska zemsta dosięgła go za 

ów bunt przeciw Bogu. Wtedy bowiem, gdy podjął wojnę prze­

ciw Słowianom, dwukrotnie został uprowadzony w niewolę i wy­

wieziony na Słowiańszczyznę, i tyle samo razy był wykupywany 

przez Duńczyków za niezliczoną ilość złota.

Quo tempore cum magnam Suein rex persecutionem christia­

norum exercuisset in Dania, fertur archiepiscopus supplicibus 

legatis et crebris muneribus laborasse, ut ferocis animum regis 

christianis mansuetum redderet. Quibus ille reiectis in sua cru­

delitate ac perfidia saevire cepit. Secuta est ultio divina in regem 

Deo rebellem. Nam cum bellum susciperet contra Sclavos, bis 

captus et in Sclavaniam ductus tociens a Danis ingenti pondere 

auri redemptus est39.

Bardzo możliwe, że autor Gesta Hammaburgensis Ecclesiæ 
Pontificum oparł swoją relację na przekazie, który jawi się jako 
najstarsza znana wzmianka o perypetiach króla Danii i porwaniu, 
którego miał doświadczyć. Jest nim kronika biskupa mersebur­
skiego Thietmara:

Kiedy ten, że tak rzeknę, nie władca, lecz niszczyciel dostał się 

po śmierci swego ojca do niewoli zbuntowanych Normanów 

i  wykupiony z  niej został za olbrzymią sumę pieniędzy przez 

swoich poddanych, doszło do jego wiadomości, iż nieprzychylni 

mu ludzie nazywają go z tego powodu w potajemnych szeptach 

niewolnikiem. Choć bardziej właściwe było ukarać za to kilku 

ludzi, to jednak w  swojej popędliwości postanowił on zemścić 

się na wszystkich. Gdyby chciał usłuchać głosu rozsądku, zrozu­

miałby, iż w ten sposób sobie samemu wyrządził szkodę.

39  Adam z Bremy, s. 91.



43

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Ille, inquam, supra memoratus, non rector sed destructor, post 

mortem patris sui a  Northmannis insurgentibus captus, cum 

a  populo sibi tunc subdito cum ingenti precio solveretur, quia 

ab occulta pessimorum susurracione se ob hoc servum nomina­

ri comperitet, quod salubriter in paucis ulcisci potuit, hoc impa­

ciens communi dampno et, si voluisset scire, sibi maxime nocenti 

meditator vindicare. Potestatem namque suam hostibus extraneis 

tunc relinquens securitatem vagatione, pacem bello, regnum exi­

lio, Deum caeli et terraediabolo mutavit et habitata quaeque va­

stando sic se suorum non empticium neque volentem dominum, 

sed spontaneum crebro se iactavit late, pro dolor! regnantem40.

Powyższe przekazy dowodzą tego, że historia o uprowadzeniu 
Swena zrobiła w  średniowiecznym piśmiennictwie swoistą „ka­
rierę”. Trudno się temu dziwić. Jest bowiem widowiskowa, pełna 
humoru i  ironii, a na dodatek dotyczy nie byle kogo, bo samego 
króla Danii. Łatwo wyobrazić sobie uśmiech odbiorców tej opo­
wieści, przedstawiających sobie czy targanego za uszy (jak chce 
Sven Aggesen), czy zgiętego wpół w mało dyplomatyczny sposób 
(jak podaje Saga o Jomswikingach) monarchę, uprowadzanego na 
oczach swojej drużyny. Osobom, które przyczyniły się do wypra­
cowania literackiej wersji historii o  wikingach z  Jomsborga, mo­
tyw ten pasował jak ulał. Idealnie wpisywał się w  wyraźnie an­
tykrólewski ton samej sagi, dopełniając wizerunku królów Danii 
jako nieudolnych i słabych. W tym kontekście Swen jawi się jako, 
nomen omen, nieodrodny syn swojego ojca. Poniżenie, jakiego 
doznał, mimo późniejszego sojuszu poprzez małżeństwo z córką 
króla Búrizláfa, pchnie Swena do zemsty, która zdecyduje o  dal­
szych losach Jomswikingów.

Obecność Pálna-Tókiego w  przekazie Svena Aggesena jako 
autora całej intrygi wskazuje, że już w czasie powstawania Brevis  

40  Thietmar, s. 442.



44

Wstęp

historia… wątek porwania Swena łączono z Jomswikingami, choć 
jak można się przekonać, nie był to koniec jego literackiej ewo­
lucji. Co więcej, uderza wiązanie go z  motywem buntu przeciw 
Haraldowi Sinozębemu, co nie przynosi królewskiej dynastii 
splendoru, tym bardziej, że świadczy o  tym, że obie strony  – oj­
ciec i  syn  – walczyły niehonorowo i  były gotowe na każdą nie­
godziwość, byleby dopiąć celu. Przy tym porwania króla Danii 
w  przekazie Svena Aggesena dokonują Słowianie. Choć autor 
Brevis historia… plasuje ich w  Jomsborgu, szczegół ten zdaje się 
wskazywać na to, że obok historii o  Jomswikingach duński hi­
storiograf korzystał też z przekazu Adama z Bremy. Autor Gesta 
Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum chętnie sięgnął po mo­
tyw porwania Swena. Mieli to zrobić Słowianie, i  to dwukrotnie. 
Trudno o  większy dowód królewskiej nieudolności, dla której 
jednak bremeński kronikarz znajduje znakomite wytłumaczenie. 
Niedola króla Danii była bowiem wynikiem boskiego gniewu na 
monarchę, który nie tylko niegodnie wystąpił przeciw swojemu 
ojcu, lecz także postanowił zwrócić swoją złość w stronę chrześ­
cijaństwa, które w  kraju zaszczepił Harald. W  przekazie Adama 
był to koronny dowód na to, że Bóg ani myśli zostawić w biedzie 
swoich wyznawców na Północy i  piecza ze strony arcybiskupa 
hambursko-bremeńskiego jest w tym kontekście nieodzowna.

Przekaz Thietmara pozostaje najstarszym zachowanym przy­
kładem wykorzystania tego motywu, zawierającego dwa istotne 
elementy: porwania króla i konieczności wykupienia go z niewo­
li. Między innymi z  tego powodu obok przekazu merseburskie­
go biskupa nie mogli przejść obojętnie badacze analizujący po­
czątki rządów Swena Widłobrodego. Rozważania te objęły dwie 
kwestie: wiarygodności samego motywu porwania oraz tego, czy 
Thietmar, przytaczając go, bazował na innych relacjach, czy tylko 
na swojej wiedzy i wyobraźni.

Pierwsza z  nich raczej nigdy nie zostanie ostatecznie roz­
strzygnięta. Co więcej, wydaje się, że dywagowanie na temat 



45

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

prawdziwości tej historii, mimo wysiłków badaczy, nie ma więk­
szego sensu. Obie ewentualności  – zarówno to, że Swena istot­
nie porwano i musiał być wykupiony z niewoli, jak i  to, że takie 
zdarzenie nigdy nie miało miejsca – muszą być brane pod uwagę. 
Natomiast sposób, w  jaki o  całej sprawie mówi Thietmar, może 
wskazywać, że nawet biskup Merseburga nie za bardzo przejmo­
wał się wiarygodnością własnego przekazu, chcąc przede wszyst­
kim uwzględnić w  swojej narracji każdy dostępny kawałek in­
formacji wpisujący się w całkowicie negatywny i wrogi stosunek 
do króla Danii. Ten stosunek był podyktowany, z  jednej strony, 
osobistymi doświadczeniami Thietmara, porwanego przez wi­
kingów w 994 roku, a z drugiej strony, postawą Swena Widłobro- 
dego wobec saskiego Kościoła, któremu król konsekwentnie od­
mawiał prawa do realizowania zwierzchności nad chrześcijań­
stwem w Danii. Thietmar, ani jako człowiek, ani jako biskup, nie 
miał powodów, aby pozytywnie oceniać Swena.

Działania króla Danii były trudne do zniesienia dla jego opo­
nentów. Szczególnie dotyczy to kręgów kościelnych w Niemczech, 
niezadowolonych z  braku możliwości efektywnego oddziały­
wania na strukturę kościelną w Danii. Złość, zawiść i bezradność 
mogły nie tylko przynieść satysfakcję z  powodu kłopotów króla 
(o czym jeszcze poniżej), lecz także wpływać na rozpowszechnia­
nie całkowicie dyskredytujących go pogłosek.

Oczywiście nie da się wykluczyć, że to Thietmar samodzielnie 
wykreował motyw porwania i wykupienia Swena Widłobrodego, 
który na dodatek postanowił bezskutecznie zemścić się na tych, 
którzy rozpowiadali pogłoski na ten temat, narażając tym samym 
na szwank królewski honor. Niemniej istnienie bardzo podobne­
go wątku, przywoływanego już wyżej, którego „bohaterem” jest 
Harald Sinozęby, zdaje się wskazywać raczej na niezależny obieg 
tego typu opowieści, ściśle wiązanych z  obydwoma władcami. 
Mogło to być pokłosiem mało stabilnej i  płynnej sytuacji poli­
tycznej w  Danii, czego przejawem był zarówno upadek rządów 



46

Wstęp

Haralda, jak i  wygnanie Swena pod wpływem działań Szwedów. 
Skutkowało to gwałtownym osłabieniem prestiżu władzy kró­
lewskiej i wzrostem znaczenia elit, przede wszystkim tych, które 
dotychczas traciły najwięcej z  powodu przejmowania przez dy­
nastię Jelling kontroli nad większością ziem duńskich. Być może 
tam należałoby szukać tych, którzy albo kreowali, albo przy­
najmniej wspierali rozpowszechnianie tego typu pogłosek, bez 
specjalnego martwienia się o  ich, dziś nieweryfikowalną, praw­
dziwość. Nawet jeśli opowieść o  porwaniu króla i  okup za jego 
wolność należy włożyć między bajki, początki panowania Swena 
Widłobrodego niewątpliwie były naznaczone przez poważne kło­
poty. Te objęły, oprócz ewentualnego porwania, także najazd kró­
la Szwecji Eryka, co skutkowało wygnaniem Swena z ojcowizny41.

1.4. Sytuacja polityczna w Skandynawii w XII wieku  
      a powstanie Sagi o Jomswikingach

Druga perspektywa czasowa, oprócz tej, do której bezpośrednio 
odnosi się treść sagi, to dzieje sasko-skandynawsko-słowiańskich 
zmagań na Połabiu i Pomorzu Zachodnim w XII stuleciu. To jed­
nocześnie okres, w którym intensywnie zaczęło się rozwijać skan­
dynawskie piśmiennictwo. Oba te elementy miały swój wpływ na 
legendę o Jomsborgu i powstanie, na przełomie XII i XIII stulecia, 
zachowanych do dziś redakcji Sagi o Jomswikingach.

Śmierć Swena Ulfssona w 1076 roku sprawiła, że tron duński 
obejmowali w  kolejnych latach jego synowie. Na wiecu w  Vibor­
gu królem został wybrany Harald Osełka  (1076–1080). Jego pa­
nowanie to kontynuacja polityki ojca, naznaczona konfliktami 
z  braćmi Knutem i  Olafem. Jednakże pozycja Haralda była silna 

41  Więcej na ten temat zob.  J.  Morawiec, Sveinn Haraldson  – The Cap-
tured King of Denmark, w:  Aspects of Royal Power in Medieval Scandinavia,  
red. J. Morawiec, R. Borysławski, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowi­
ce 2018, s. 27–42.



47

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

ze względu na poparcie papieża Grzegorza  VII, który pisał do 
niego listy. Po jego śmierci królem wybrany został Knut  IV Świę­
ty (1080–1086). Ambitny władca, podobnie jak jego brat, zmieniał 
prawo, by wzmocnić swoją władzę, i  udoskonalał pobór podat­
ków, co spotkało się z  rosnącą opozycją wśród możnych. Plano­
wał ponowny podbój Anglii i zebrał flotę, która jednak nigdy nie 
wypłynęła na zachód, gdyż Knut nie przybył na miejsce zbiórki, 
zajęty pilnowaniem swoich interesów na południu, gdzie obawiał 
się ataku ze strony cesarza Henryka IV42.

Wobec fiaska wyprawy na Anglię oraz niezadowolenia 
z  rządów Knuta gospodarze ziemscy podnieśli przeciwko nie­
mu bunt. Król schronił się przed armią gospodarzy w  Odense. 
W wyniku ataku na miasto Knut poległ43. Po nim władzę przejął 
Olaf  I  (1086–1095), który wrócił z  więzienia we Flandrii, gdzie 
przetrzymywał go teść Knuta, książę Baldwin. W  tradycji, z  po­
wodu serii nieurodzajów, które w  owym czasie dotknęły kraj,  
nadano mu przydomek Głód44.

Po jego śmierci tron przypadł kolejnemu z synów Swena Ulfs­
sona, Erykowi  (1095–1103). Władca ten zapisał się pozytywnie 
w dziejach królestwa, umacniając kult swojego brata Knuta oraz 
uzyskując zgodę papieża Paschalisa  II na podniesienie biskup­
stwa w  Lund do rangi archidiecezji, która miała objąć swym za­
sięgiem całą Skandynawię. Pierwszym metropolitą został Asser, 
dotychczasowy biskup Lund. Eryk planował wzorem ojca za­
angażować się w  sprawy połabskie i  pomorskie. Szybko wszak 

42  ÍF  24, s.  11–12; ÍF  35, s.  163–169. Por.  też C.  Phelpstead, Holy Vi-
kings. Saints’ Lives in the Old Icelandic Kings’ Sagas, ACRMS Press, Tempe   
2007, s. 170.

43  ÍF  35, s.  195; C.  Phelpstead, Holy Vikings…, s.  163–176; E.  Hasseler, Roy-
al Sanctity and the Writing of History on the Peripheries of Latin Christendom, 
c. 1000–1200, A dissertation submitted to the faculty at the University of North 
Carolina, Chapel Hill 2018, s. 56.

44  ÍF 35, s. 211.



48

Wstęp

priorytetem okazała się perspektywa wyruszenia z  pielgrzymką 
do Jerozolimy. Doszło do niej w 1103 roku. Do Ziemi Świętej Eryk 
jednak nie dotarł, gdyż zmarł po drodze na Cyprze45.

Władzę po Eryku Zawsze Dobrym przejął Mikołaj (1103–1134), 
pomimo iż Eryk doczekał się synów, a  jeden z  nich, Harald, de­
cyzją ojca miał objąć po nim tron. Ten przypadł jednak Mikoła­
jowi. Nowy władca starał się ugasić ambicje swoich bratanków, 
mianując ich jarlami i  przekazując im władzę nad poszczegól­
nymi regionami królestwa. Jednym z  nich był Knut Lord, który 
otrzymał w  udziale Szlezwik i  Hedeby. Mikołaj systematycznie 
wspierał kult swojego brata Knuta, o czym świadczą nadania dla  
Kościoła w Odense46.

Za rządów Mikołaja rosło napięcie na duńsko-sasko-słowiań­
skim pograniczu. Knut Lord zdecydował się na alians z cesarzem 
Lotarem z Supplinburga, który uczynił go swoim wasalem i księ­
ciem Obodrytów. To zmusiło Mikołaja do szukania sojuszników. 
Takowym okazał się Bolesław Krzywousty, który liczył na duń­
skie wsparcie i  neutralizację Knuta Lorda w  jego zmaganiach 
z  księciem zachodniopomorskim Warcisławem. Przymierze to, 
zawarte pod koniec lat  20.  XII  wieku, przypieczętowało małżeń­
stwo Magnusa, syna Mikołaja, z  Ryksą, córką polskiego księcia. 
Jego efektem były wspólne polsko-duńskie działania zbrojne na 
Pomorzu skierowane przeciwko Warcisławowi, które doprowa­
dziły do zdobycia Wolina i  zmuszenia zachodniopomorskiego 
księcia do uznania zwierzchniej władzy Piastów47.

45  Zob.  A.E.  Christensen, Archbishop Asser, the Emperor and the Pope, 
„Scandinavian Journal of History” 1976, vol. 1, s. 25–42.

46  Ibidem, s. 32.
47  L. Hermanson, Saxo and the Baltic. Danish Baltic-sea Policies at the End 

of King Niels’ Reign  1128–1134. Foreign Policy or Domestic Affairs?, w:  Saxo and 
the Baltic Region, ed.  T.  Nyberg, Odense University Press, Odense  2004, s.  105–
106; J. Morawiec, Sojusz z Danią w pomorskich planach Bolesława Krzywoustego, 

„Przegląd Zachodniopomorski” 2017, t. 2, s. 199–209.



49

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Można odnieść wrażenie, że pomorskie sukcesy Bolesła­
wa Krzywoustego oraz jego kontakty z  dworem duńskim mogły 
przyczynić się do rozwoju legendy o  Búrizláfie z  Sagi o  Jomswi-
kingach, potężnym władcy krainy Słowian. Przypomnijmy, że 
znany z  sag słowiański król z  jednej strony niepodzielnie spra­
wował zwierzchnią władzę nad Jomsborgiem, a  z  drugiej de­
cydował się na małżeńskie koligacje z  duńskim dworem. Co 
więcej, wspólne akcje militarne podejmowane z  królewiczem 
Magnusem, teraz także zięciem Piasta, mogły wzmacniać legen­
dę o  kontaktach Búrizláfa ze skandynawskimi możnymi, takimi 
jak Pálna-Tóki, Sigvaldi czy Olaf Tryggvason. Były to więc osoby 
odpowiedzialne za kształtowanie historii o  drużynie wolińskich 
wikingów, które nie musiały jedynie patrzeć daleko w przeszłość, 
cofając się do czasów Haralda Sinozębego i Swena Widłobrodego, 
ale inspirowały się tym, co działo się współcześnie. Dodatkowym, 
być może nie mniej ważnym, punktem odniesienia były dla nich 
wydarzenia rozgrywające się u ujścia Odry zaledwie kilkadziesiąt 
lat wcześniej, o  których pamięć na pewno funkcjonowała w  po­
wszechnej świadomości.

Ponieważ rządzący Obodrytami Knut Lord wydawał się zagro­
żeniem dla dworu duńskiego, Niels oraz Magnus postanowili roz­
wiązać sprawę radykalnie. Dnia 7 stycznia 1131 roku w Haraldsted 
doszło do spotkania między Knutem a  Magnusem. W  jego trak­
cie ten pierwszy poniósł śmierć, co wcale nie uspokoiło sytuacji. 
Knut cieszył się popularnością wśród Słowian, poza tym jego brat 
Eryk Pamiętny wyraził chęć pomszczenia go. Działania wojenne 
prowadzone w  Danii do  1134  roku przyniosły sukces Nielsowi 
i  jego synowi, a  Eryk musiał uciekać do Skanii. W  tym samym 
roku król duński postanowił dogonić Eryka i  pozbawić go resz­
tek sił. Wojska Nielsa zostały jednak zaskoczone w pobliżu zato­
ki Fotevik przez ciężką konnicę niemiecką spieszącą na pomoc 
Erykowi. W  bitwie życie stracił Magnus, zięć Bolesława Krzywo­
ustego, a  Niels zbiegł na południe, aż do Hedeby, gdzie został  



50

Wstęp

zamordowany przez stronników Knuta Lorda. Tę okoliczność wy­
korzystał Eryk Pamiętny, który ogłosił się królem Danii48.

Nowy władca wspierał dalszy rozwój kultu Knuta IV Świętego; 
źródła odnotowują również jego wyprawę na Rugię w  1136  roku, 
którą udało mu się opanować na krótki czas. Rok wcześniej Eryk 
zmierzył się z flotą księcia zachodniopomorskiego Racibora, któ­
ry urządził wówczas niespodziewany atak na Roskilde i  norwe­
ską Konungahelę. Niedługo potem w Danii wybuchł bunt przeciw 
Erykowi, na czele którego stanął biskup Roskilde, Eskil. Król nie 
zdołał skutecznie zdusić rebelii i 18 września 1137 roku został za­
bity podczas wiecu w Urnehoved w Szlezwiku49.

Do władzy po Eryku Pamiętnym doszedł Eryk  III  Jagnię, po 
kądzieli wnuk króla Eryka  I Zawsze Dobrego. Od samego począt­
ku panowania musiał zmierzyć się z  rebelią w  Skanii wywołaną 
przez Olafa Haraldssona, syna Haralda Włóczni. Walki trwały 
od 1139 roku, kiedy to Olaf stracił poparcie po tym, jak zamordo­
wał biskupa Roskilde i  został ekskomunikowany przez papieża. 
Olaf zginął w  bitwie w  1143  roku. Król wspierał Eskila w  odzy­
skaniu kontroli nad Kościołem w Skandynawii, co udało się osta­
tecznie w 1139 roku. Eryk III pod koniec swojego krótkiego życia 
abdykował i przeniósł się do klasztoru, gdzie zmarł w 1146 roku.

Pierwsze lata po śmierci Eryka  III  Jagnięcia naznaczone zo­
stały przez wojnę domową między pretendentami do tronu, gdyż 
możni Jutlandii ogłosili królem Knuta, syna Magnusa Silnego, 
podczas gdy możni Zelandii i Skanii wybrali na władcę Swena III, 
bratanka Knuta Lorda. Do walki o  tron po stronie Swena stanął 
syn Knuta Lorda, Waldemar. Przeciwnicy na długi czas zawie­
sili wojnę, by wspólnie wziąć udział w  tzw. krucjacie bałtyckiej 

48  ÍF 35, s. 255–257. Por. też E. Hasseler, Royal Sanctity…, s. 60; J. Morawiec, 
Wolin…, s. 122.

49  J.  Petersohn, Der südliche Ostseeraum im kirchlich-politischen 
Kräftspiel des Reichs, Polens und Dänemarks vom 10. bis 13. Jahrhundert, Böhlau, 
Köln–Wien 1979, s. 437.



51

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

w 1147 roku, ale wkrótce po jej zakończeniu konflikt rozgorzał na 
nowo50. Kuzyni nie mogli wytrwać przy żadnym z  porozumień 
dotyczących podziału kraju, mimo szukania pomocy i  arbitrażu 
u  Fryderyka Barbarossy. W  1157  roku z  kilkuletniego wygnania 
wrócił do Danii Swen  III i pod presją możnych kuzyni starali się 
o  wypracowanie kolejnego kompromisu. 9  sierpnia  1157  roku 
doszło do ich spotkania w Roskilde. W  jego trakcie Swen podjął 
próbę wyeliminowania konkurentów, co udało się jedynie częś­
ciowo. Ofiarą „krwawej uczty w  Roskilde” padł Knut  V, podczas 
gdy Waldemar zdołał zbiec. Ostateczne rozstrzygnięcie nastąpiło 
23 października 1157 roku pod Grathe Hede (wrzosowiska Grathe) 
w  Jutlandii, gdzie starły się siły Swena i  Waldemara. Ten pierw­
szy został pokonany i  zabity podczas ucieczki. Jedynym władcą  
Danii został Waldemar51.

Istotną częścią tradycji mówiącej o  założeniu Jomsborga jest 
też motyw władcy duńskiego, zbrojnie występującego przeciw 
Słowianom i zdolnego trwale narzucić im swoje zwierzchnictwo. 
Nowy król, Waldemar, szybko przystąpił do aktywnych działań 
na duńsko-sasko-słowiańskim styku. Pretekstem było stałe za­
grożenie ze strony słowiańskich sąsiadów. Opanowanie ich ziem 
dawało szereg korzyści. Nie tylko ukazywało króla jako skutecz­
nego obrońcę królestwa, lecz także zapewniało przewagę nad 
niemieckimi władcami i  możnymi, którzy choć czasem współ­
pracowali z  Duńczykami w  zmaganiach przeciw Słowianom, to  

50  K.  Villads Jensen, Saxo and the Wars with the Slavs, w:  A  Compa-
nion to Saxo Grammaticus, eds.  Th.K.  Heeboll-Holm, L.  Boje Mortensen, Brill, 
Leiden–Boston  2024, s.  270; I.  Fonnesberg-Schmidt, The Popes and the Baltic 
Crusades  1147–1254, Brill, Leiden–Boston  2007, s.  31–34; A.  Turasiewicz, Dzieje 
polityczne Obodrzyców. Od IX wieku do utraty niepodległości w latach 1160–1164, 
Nomos, Kraków 2004, s. 234–243; P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich, t.  1, 
Chronicon, Wrocław 2017, s. 168–169.

51  Gesta Danorum, s.  1106–1108; O.  Eggert, Dänisch-wendische Kämpfe 
in Pommern und Mecklenburg (1157–1200), „Baltische Studien” N.F. 1928, Bd. 30, 
H. 2, s. 2–74.



52

Wstęp

de facto stanowili konkurencję. Co więcej, osiągnięcie przewagi  
nad Sasami na Połabiu oddalało perspektywę ich interwencji 
w  sprawy duńskie. Pierwszą reakcją nowego króla była prze­
prowadzona w 1158 roku koncentracja duńskiej floty koło wyspy 
Manset. Słowiański atak na Aarhus w  1159  roku zmusił jednak 
Waldemara do podjęcia bardziej zdecydowanych kroków52.

W 1160 roku król Danii Waldemar, wspólnie z saskim księciem 
Henrykiem Lwem, podjął akcję zbrojną przeciw Obodrytom, Ru­
gii i Pomorzanom, aktywnie wówczas wspierających Obodrytów. 
Podpisany jeszcze w tym samym roku pokój nie mógł jednak za­
dowolić Waldemara. Choć Słowianie, przede wszystkim Obodryci, 
zostali upokorzeni, prawdziwym zwycięzcą był książę saski, któ­
ry nie miał zamiaru bez potrzeby folgować duńskim ambicjom na 
Połabiu. Zaistniała sytuacja groziła nowym konfliktem, tym ra­
zem duńsko-saskim, zwłaszcza że ani Waldemar, ani Henryk Lew 
nie przestawali traktować Połabia jako swojej strefy wpływów. 
Król Dani zresztą nie próżnował, starając się skutecznie narzucić 
zwierzchność Rugianom i Wołogoszczy w 1162 roku53.

Otwartej wojnie między Waldemarem a Henrykiem zapobieg­
ło powstanie Obodrytów, które wybuchło, być może z  duńskiej 
inspiracji, w lutym 1164 roku. Zmusiło to Henryka Lwa do współ­
pracy z  Waldemarem w  tłumieniu rewolty, a  tym samym do ak­
ceptacji pretensji duńskich na Połabiu. W ten sposób zawiązany 
został kolejny sojusz sasko-duński, przez obie strony traktowa- 
ny zapewne jako doraźny, choć potwierdzony małżeństwem syna 
Waldemara, Knuta, z Gertrudą, córką Henryka Lwa54.

52  Gesta Danorum, s. 1118; O. Eggert, Dänisch-wendische…, s. 6.
53  Gesta Danorum, s. 1154–1158, 1192. Por. A. Turasiewicz, Dzieje politycz-

ne…, s.  261–281; O.  Eggert, Dänisch-wendische…, s.  14–15; B.  Zientara, Stosunki 
polityczne Pomorza Zachodniego z Polską w drugiej połowie XII wieku, „Przegląd 
Historyczny” 1970, z. 4, s. 555.

54  ÍF  35, s.  300; A.  Turasiewicz, Dzieje polityczne…, s.  282; O.  Eggert, 
Dänisch-wendische…, s. 23; J. Morawiec, Wolin…, s. 124–125.



53

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Flota duńska pod dowództwem Waldemara i  biskupa Ros­
kilde, Absalona, skierowała się przeciw Rugii oraz Wołogoszczy. 
Szybkość akcji zbrojnej i  związane z  tym zaskoczenie przynio­
sły efekty. Ranowie ulegli władcy duńskiemu, obiecując nawet 
pomoc przeciw Wołogoszczy, którą Duńczykom też udało się 
zająć. Waldemar jednak na tym nie poprzestał. Duńska flo­
ta przepłynęła rzekę Pianę i  zdobyła gród Uznam. Duńczycy 
mieli otwartą drogę do opanowania rejonu ujścia Odry. Dalsze 
działania zostały przerwane przez negocjacje pokojowe inspi­
rowane głównie przez zaniepokojonego duńskimi sukcesami 
Henryka Lwa. Saski książę, aby zapobiec wzrostowi znaczenia 
Danii, był skłonny względnie łaskawie potraktować inicjato­
rów obodryckiego powstania oraz ich zachodniopomorskich  
sojuszników.

Waldemar prawdopodobnie z  jakiegoś powodu nie był w  sta­
nie wykorzystać w  pełni swych militarnych sukcesów, skoro 
w  myśl zawartego w  Stołpiu w  1164  roku porozumienia osta­
tecznie przypadła mu jedynie Rugia, a  w  Wołogoszczy musiał 
tolerować wpływy saskie. To nie zadowalało ambicji króla Da­
nii. Stąd w kolejnych latach podejmował dalsze próby zbrojnego 
opanowania strategicznych punktów na słowiańskim wybrzeżu 
Rugii oraz w  rejonie Wołogoszczy i  ujścia Odry. Już w  1165  roku 
flota duńska zaatakowała Rugię, a  rok później Wołogoszcz  
oraz Uznam55.

Trwalszy sukces przyniosła wyprawa podjęta w  1168  roku, 
którą dowodził biskup Absalon. W jej efekcie Rugianie, po raz ko­
lejny zresztą, zadeklarowali uległość wobec Duńczyków; co wię­
cej – Absalonowi udało się schrystianizować wyspę. Zniszczono 
pogańską świątynię w  Arkonie, a  na wyspie pojawili się misjo­
narze. Dzięki tej akcji Waldemar mógł na dłużej związać z Danią  

55  B. Zientara, Stosunki polityczne…, s. 557; A. Turasiewicz, Dzieje politycz-
ne…, s. 289.



54

Wstęp

Rugię, a  jej opanowanie pozwoliło Duńczykom realnie myśleć 
o uzyskaniu prymatu w zachodniej części Bałtyku56.

Idąc za ciosem, Duńczycy konsekwentnie próbowali posze­
rzać swoje wpływy na słowiańskim wybrzeżu Bałtyku. Jesie­
nią 1170 roku flota duńska, po raz kolejny dowodzona przez Ab­
salona, wpłynęła przez Świnę w Zalew Szczeciński i zaatakowała 
Wolin. Duńczycy nie zdobyli miasta bronionego przez książęta 
Bogusława i Kazimierza. Następnie najeźdźcy uderzyli na Kamień 
Pomorski, jednak wobec skutecznego oporu Pomorzan, a  także 
strat własnych powodujących wzrost niezadowolenia Absalon 
zdecydował się wycofać57.

Pomimo tego, że działania duńskie stale obserwował Henryk 
Lew, Waldemar kontynuował dotychczasową politykę. Kolejną 
wyprawę zorganizowano w 1173 roku. Flota duńska dotarła przez 
Świnę do Wolina, który  – opuszczony przez mieszkańców  – zo­
stał zdobyty i  spalony. Następnie Waldemar poprowadził okręty 
na Szczecin i  rozpoczął jego oblężenie. Miasta bronił Warcisław, 
krewniak książąt pomorskich Bogusława i  Kazimierza. Dość szyb­
ko zdecydował się przejść na stronę duńską, w efekcie czego Szcze­
cin został poddany i  przekazany mu jako duńskie lenno. W  roku 
następnym Waldemar planował ugruntować sukcesy z  poprzed­
niego roku, jednakże mediacja księcia obodryckiego Przybysława 
i obietnica okupu odwiodły króla Danii od podjęcia wyprawy58.

Sukcesy duńskie nie umknęły uwadze Henryka Lwa, który 
w  1177  roku ponownie uaktywnił się na Połabiu. Książęta po­
morscy, świadomi zagrożenia zarówno ze strony Sasów, jak i  ze 
strony Duńczyków, szukali pomocy u Mieszka III Starego. Polski 

56  ÍF  35, s.  304–305; Gesta Danorum, s.  1298–1308; P.  Babij, Wojskowość 
Słowian Połabskich…, s. 176; K. Villads Jensen, Saxo and the Wars with the Slavs…, 
s. 268–269.

57  Gesta Danorum, s. 1332; O. Eggert, Dänisch-wendische…, s. 45–48.
58  Gesta Danorum, s.  1346; O.  Eggert, Dänisch-wendische…, s.  54–56, 59; 

B. Zientara, Stosunki polityczne…, s. 559.



55

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

książę wykazywał zainteresowanie tą kwestią, czego efektem 
był sojusz z książętami, podbudowany małżeństwem Bogusława 
z córką Mieszka, Anastazją. Jednakże Piast rychło stracił władzę, 
co oznaczało, że Kazimierz i Bogusław musieli radzić sobie sami59.

Wiosną  1177  roku Henryk Lew i  Waldemar podjęli wspólną 
wyprawę na Pomorzan. Jedynie Duńczycy odnieśli w niej sukcesy. 
Flota pod osobistym dowództwem Waldemara i  Absalona zdo­
łała dostać się w rejon ujścia Odry, paląc Uznam, Choćków oraz 
Wolin, aby następnie zawrócić przez Świnę. Ekspedycja, jak się 
zdaje, została przerwana na skutek nowych animozji między Sa­
sami a  Duńczykami60. Mowa tu o  najeździe Henryka Lwa na Dy­
min, co zaniepokoiło Waldemara. Mimo to Kazimierz i Bogusław 
cały czas ulegali przewadze Waldemara, choć jednocześnie szu­
kali innego wyjścia z tej sytuacji.

Wobec kłopotów Henryka Lwa i  jego konfliktu z  cesarzem, 
zakończonego banicją księcia w 1181 roku, Bogusław postanowił 
uznać się lennikiem samego Fryderyka Barbarossy. Jeśli jednak 
pomorski książę liczył na skuteczną pomoc cesarza w  obronie 
przed zakusami duńskimi, to szybko się zawiódł. Syn i następca  
Waldemara, Knut  VI, który przejął rządy w  1182  roku, kon­
tynuował politykę ojca. Jego uwaga skupiła się na księciu 
pomorskim Bogusławie  I. W  1184  roku flota arcybiskupa 
Absalona pokonała Pomorzan koło Dänholm. Przełomowa oka­
zała się wyprawa podjęta rok później. Duńczycy znów zaata­
kowali Wołogoszcz, a  następnie przepłynęli przez Pianoujście 
i dotarli do Wolina i Kamienia Pomorskiego. Zniszczenia, jakich 
dokonali, skłoniły Bogusława do zawarcia pokoju z  Knutem  
i złożenia mu hołdu lennego61.

59  J. Morawiec, Wolin…, s. 126.
60  Gesta Danorum, s.  1386–1388; B.  Zientara, Stosunki polityczne…,  

s. 561–562.
61  ÍF 35, s. 317–320; Gesta Danorum, s. 1530–1534.



56

Wstęp

1.5. Wpływ sytuacji politycznej w XII wieku  
      na kształtowanie się Sagi o Jomswikingach

Wydarzenia, które rozgrywały się na styku duńsko-sasko- 
-słowiańskim w  XII  wieku, bez wątpienia wpłynęły na kształt le­
gendy o  Jomsborgu i  jego związkach z  Danią. Ten problem jest 
bardziej złożony, niż dotychczas przyjmowano. Mamy tu do czy­
nienia z kilkoma wątkami, które tworzyły całość legendy. Pierw­
szy z nich dotyczy oceny władzy królewskiej, która w przekazie 
Sagi o Jomswikinagach wypada wielce niekorzystnie.

Poszczególni przedstawiciele duńskiej dynastii, przede wszyst­
kim Harald Sinozęby i  jego syn, pokazani są jako niezdolni do 
skutecznego rządzenia społecznością i  utrzymania przy sobie 
stronników, skupieni jedynie na walce z  krewniakami o  władzę. 
Ich słabość i  nieudolność wykorzystują możni, rywalizując mię­
dzy sobą i knując spiski, co wyraźnie przyczynia się do osłabienia 
pozycji władców.

Przekaz sagi w  dużej mierze jest zbieżny z  sytuacją, w  jakiej 
znalazła się monarchia Danii w  pierwszej połowie  XII  wieku. 
Walczący o  rządy w  kraju potomkowie Swena Ulfssona, wnuka 
Swena Widłobrodego, nie byli w  stanie skutecznie przeciwdzia­
łać dokuczliwym najazdom Słowian. Innymi słowy, nie potrafili 
wypełniać obowiązków władcy, czyli między innymi dbać o  bez­
pieczeństwo kraju i poddanych.

Takie wydarzenia jak bitwa pod Fotevik z 1134 roku czy słynna 
„krwawa uczta z Roskilde” z 1157 roku i związana z nią bitwa pod 
Grathe Hede w  zasadzie skompromitowały dynastię. Tragizmu 
sytuacji dopełniał fakt, iż w dobie zarówno Fotevik, jak i Grathe 
Hede Dania była celem gwałtownych najazdów Słowian. Jakże 
wymowna w  tym względzie jest analogia między Nielsem, któ­
ry w  niesławie kończył życie i  panowanie, zabity przez wrogich 
mu mieszkańców Szlezwiku, a Haraldem Sinozębym, od którego 
mieli odwrócić się poddani i przyczynić się do jego upadku.



57

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

W  opowieści o  wikingach z  Jomsborga słabym i  nieudolnym 
królom Danii przeciwstawiony jest silny król Słowian Búrizláfr. 
Władca ten nie tylko zdaje się posiadać wszystkie cechy, których 
brakowało jego duńskim odpowiednikom. Z  przekazu sagi moż­
na wywnioskować, że dość sprawnie poradził sobie z  zagroże­
niem, jakie sprawiał aktywny u granic władztwa Pálna-Tóki – ten 
sam, z  którym nie potrafił współpracować Harald. Búrizláfr jest 
także niepodważalnym władcą Vindlandu i  Jomsborga, osobą, 
która znacznie lepiej wykorzystała obecność zbrojnych w  Joms­
borgu niż Swen Widłobrody, co znakomicie obrazuje postać 
Sigvaldiego i  wątek dotyczący jego dyplomatycznych sukcesów 
na dworze słowiańskiego władcy. Na wizerunek Búrizláfa mogły 
mieć wpływ także informacje o  dokonaniach Bolesława Krzywo­
ustego, który przez chwilę dość mocno zaznaczył swoją pozycję 
w rejonie ujścia Odry i na Połabiu. Co więcej, stało się to podsta­
wą do, także niedługiej, współpracy polsko-duńskiej na gruncie 
ujarzmiania Pomorza. Nieufność, jaką w  tych relacjach wychwy­
tują badacze, nie jest dziełem przypadku.

W XII wieku Dania szukała szansy na odegranie większej roli 
na słowiańskim wybrzeżu, zapewne tak jak i w czasach Haralda 
Sinozębego. Jednak warto przypomnieć, że wspólna kampania 
z 1129 roku przyniosła efekty dopiero w wyniku zdecydowanego 
zaangażowania się sił polskich. W rezultacie to właśnie Bolesław 
zebrał owoce zwycięstwa odniesionego nad Warcisławem. Jeśli 
dodać do tego opanowanie przez polskiego księcia Rugii, można 
uznać, że również jego dokonania musiały inspirować osoby od­
powiedzialne za kształtowanie się interesującej nas legendy.

1.6. W poszukiwaniu Jomsborga

Jednym z najistotniejszych zagadnień związanych z powstaniem, 
rozwojem, a  także recepcją legendy o  Jomsborgu jest historycz­
ność samej drużyny oraz jej siedziby. Problem identyfikacji  



58

Wstęp

i  lokalizacji Jomsborga, następnie historyczności samej druży- 
ny i  politycznego kontekstu, w  którym miała funkcjonować, 
stanowiły przedmiot dociekań, analiz i  sporów badawczych 
przedstawicieli różnych krajów i  dyscyplin naukowych od przy­
najmniej końca  XVIII  wieku. Stan badań w  tej kwestii podsumo­
wali niedawno Błażej M.  Stanisławski i  Paweł Migdalski62. Zro­
bili to w sposób na tyle kompletny, że w tym miejscu wystarczy 
ograniczyć się do wskazania najważniejszych aspektów tego 
zagadnienia. W  ramach badań nad Jomsborgiem i  wszystkimi 
tematami pokrewnymi pojawiało się wiele, często skrajnych i wy­
kluczających się poglądów i propozycji, nierzadko zabarwionych 
ideologicznie i politycznie. Byli więc zarówno tacy, którzy twier­
dzili, że Jomsborg należy łączyć jednoznacznie z  Wolinem, jak 
i  zwolennicy lokowania go na przykład na Uznamiu. Ci, którzy 
uważali, że Wolin i  Jomsborg były całkowicie osobnymi miej­
scami, szukali tego drugiego również w  okolicach Peenemün­
de. Sugerowano, że Jomsborg został założony około  980  roku 
przez Haralda Sinozębego i  Styrbjǫrna w  wyniku podbojów na 
słowiańskich wybrzeżach. Duńczycy mieli porzucić swoją twier­
dzę w  1034  roku, a  w  jej miejscu Pomorzanie mieli zbudować 
Wolin. Dowodzono też, że Harald Sinozęby zbudował Jomsborg 
na miejscu Wolina, tego, który według Adama z  Bremy słynął 
z  gościnności. Twierdza była rzekomo zarządzana przez Sigval­
diego i  związana z  Búrizláfem, utożsamianym z  Bolesławem 
Chrobrym. Pojawiły się też w  nauce poglądy, które sugerowały, 
że Wolin i  Jomsborg stanowiły dwa odrębne ośrodki  – pierwszy 
realizujący zadania militarne, a  drugi handlowe  – ale zlokalizo- 
wane obok siebie.

62  B.M.  Stanisławski, Jómswikingowie z  Wolina-Jómsborga, Instytut Ar­
cheologii i Etnologii PAN, Wrocław 2013, s. 63–80; P. Migdalski, Słowiańszczyzna 
północno-zachodnia w  historiografii polskiej, niemieckiej i  duńskiej, Templum, 
Wodzisław Śląski 2019.



59

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Istotną rolę w  dociekaniach na temat Jomsborga odgrywa­
ły badania archeologiczne na terenie Wolina, których początki  
sięgają końca  XIX  wieku. Z  oczywistych względów pierwsze 
prace terenowe podejmowali archeolodzy niemieccy. W  la­
tach  70.  XIX  stulecia Rudolf Virchow prowadził wykopaliska 
na cmentarzysku zlokalizowanym na Wzgórzu Wisielców oraz 
w innych częściach miasta63. Były one, na znacznie szerszą skalę 
i  w  bardziej systematyczny sposób, kontynuowane przez Ottona 
Kunkla i  Karla Augusta Wildego. Ich badania objęły cmentarzy­
sko na wzgórzu Młynówka, Srebrnym Wzgórzu oraz Starym Mie­
ście. Archeolodzy ci z  jednej strony uznawali słowiański charak­
ter grodu nad Dziwną, a z drugiej koncentrowali się na materiale 
źródłowym, który mógł ujawniać wpływ Skandynawów na rozwój 
kulturowy tego ośrodka. Trzeba jednocześnie zauważyć, że obaj, 
Kunkel i  Wilde, dość ostrożnie wypowiadali się w  sprawie lokali­
zacji Jomsborga w rozumieniu opisanej przez sagi twierdzy64.

Po II  wojnie światowej, ściśle rzecz ujmując, od  1952  roku, 
badania archeologiczne w  Wolinie przez kilka dekad prowadził 
Władysław Filipowiak. Zakrojone na szeroką skalę wykopaliska 
na kluczowych stanowiskach wczesnośredniowiecznego kom­
pleksu przyniosły nie tylko pełniejszą wiedzę na temat chrono­
logii i charakteru jego funkcjonowania. Filipowiak opowiadał się 
za utożsamianiem Jomsborga z Wolinem, jednocześnie przekazy 
o  Jomswikingach i  ich twierdzy uważał za legendę stanowiącą 
echo dawnych powiązań Wolinian z  Północą. Obecność zabyt­
ków skandynawskiej proweniencji Filipowiak postrzegał jako po­
kłosie intensywnych kontaktów handlowych i wiązał z pobytem 
w Wolinie skandynawskich kupców65.

63  R. Virchow, Ausgrabung auf der Inseln Wolin, Verhandlung der Berliner 
Gesselschaft für Anthropologie, Ethnologie and Urgeschichte, Berlin 1872.

64  K.A. Wilde, Die Bedeutung der Grabung Wollin 1934, [s.n.], Stettin 1939.
65  W.  Filipowiak, Wolinianie. Studium osadnicze, cz.  I, Materiały, Pań­

stwowe Wydawnictwo Naukowe, Szczecin 1962; idem, Wolin – największe miasto  



60

Wstęp

Badania archeologiczne w Wolinie, w szczególności na stano­
wisku Ogrody na przełomie  wieków  XX i  XXI, prowadził Błażej 
M. Stanisławski. Odkryte wówczas zespoły zabytków, wytworzo­
nych na miejscu, ale z  ornamentyką charakterystyczną dla ów­
czesnego zdobnictwa skandynawskiego (przede wszystkim Borre 
i Mammen), pozwoliły mu na postulowanie obecności w Wolinie 
na przełomie X i XI wieku kupców i wojowników z Północy, któ­
rzy mieli brać aktywny udział w życiu miasta i odgrywać ważną 
rolę w  jego politycznych i  gospodarczych kontaktach. Zdaniem 
Stanisławskiego skandynawscy mieszkańcy Wolina swoim profi­
lem społecznym i  kulturowym odpowiadali opisanym w  sagach 
wikingom z Jomsborga66.

Badania Stanisławskiego zbiegły się ze studiami Władysława 
Duczki, który na podstawie analizy szeregu zabytków skandy­
nawskich z Wolina postulował istnienie w mieście na przełomie   
X i XI wieku lokalnego ośrodka „sztuki skandynawsko-insularnej”, 
którego odbiciem były przedmioty produkowane przez skandy­
nawskich rzemieślników dla skandynawskich odbiorców67.

Słowiańszczyzny Zachodniej, w:  Szkice z  dziejów Pomorza, t.  I, red.  G.  Labuda, 
Książka i  Wiedza, Warszawa  1958, s.  36–72; idem, Die Bedeutung der Binnen-
schiffahrt im Odergebiet, „Germania” 1995, Bd. 73, s. 481–493; idem, Handel und 
Handelsplätze an der Ostseeküste Westpommerns, „Bericht der Römisch-Ger­
manischen Kommission”  1988, Bd.  69, s.  690–719; W.  Filipowiak, H.  Gundlach, 
Wolin-Vineta. Die tatsächliche Legende vom Untergang und Aufstiegder Stadt, 
Hinstorff, Rostock 1992.

66  B.M.  Stanisławski, Obecność skandynawska w  Wolinie a  kwestia Jóms-
borga, „Wędrowiec Zachodniopomorski”  2005, t.  15, s.  10–16; idem, Sztuka wi-
kińska z Wolina, „Średniowiecze Polskie i Powszechne” 2007, t. 4, s. 28–49; idem, 
Jómsvikingowie z Wolina-Jómsborga…, passim; B.M. Stanisławski, W. Filipowiak, 
Wolin wczesnośredniowieczny, t. 1–2, Trio, Warszawa 2013–2014.

67  W. Duczko, Obecność skandynawska na Pomorzu i słowiańska w Skan-
dynawii we wczesnym średniowieczu, w: Salsa Cholbergiensis. Kołobrzeg w śred-
niowieczu, red.  L.  Leciejewicz, M.  Rębkowski, Le Petit Café, Kołobrzeg  2000, 
s. 23–44.



61

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Postulaty Stanisławskiego oraz Duczki w  odniesieniu do tzw. 
sztuki wikińskiej z  Wolina spotkały się z  krytyką Nadezhdy To­
chilovej i  Wojciecha Filipowiaka, którzy wskazują na znacznie 
szerszy kontekst geograficzny i chronologiczny wolińskich zabyt­
ków. Według nich podobne zjawisko jest charakterystyczne dla 
wielu ośrodków na południowym i  wschodnim wybrzeżu Bałty­
ku. Zdaniem Tochilovej i Filipowiaka rzeczone zabytki reprezen­
towały sztukę, której przejawy obserwować można między  wie­
kiem X a przełomem XI i XII wieku. Jedną z głównych cech owej 
sztuki była hybrydyzacja różnych motywów zdobniczych  – pro­
ces analogiczny do tego, którego występowanie już od jakiegoś 
czasu postuluje się dla Wysp Brytyjskich w okresie wikińskim. Jej 
odbiorcami miały być słowiańskie elity w Wolinie i innych ośrod­
kach, chcące manifestować swój społeczny i  polityczny status 
w ślad za swoimi odpowiednikami w Skandynawii, z którymi po­
zostawali w różnych i częstych interakcjach68.

Przez dekady i  stulecia naukowego zainteresowania zmienia­
ło się podejście do przekazów pisanych, które odnosiły się do 
legendy o Jomsborgu. Dotyczy to również Sagi o  Jomswikingach. 
W  latach  20.  XIX  wieku Ludwig Gisebrecht, analizując lokaliza­
cję Jomsborga, który jego zdaniem znajdował się w ujściu Świny, 
przyznawał sadze niewielką wiarygodność historyczną, uznając 
prymat innych skandynawskich przekazów, przede wszystkim 
Gesta Danorum Saxo Gramatyka. Podobnie uważali Friedrich 
Barthold, Friedrich Christoph Dahlmann oraz Johannes Steen­
strup. Dwaj pierwsi byli skłonni lokalizować Jomsborg na wyspie 
Uznam. Cała trójka definiowała sagę jako romantyczną opowieść 
pozbawioną walorów historycznych, która, co podkreślał Dahl­
mann, może być pomocna w badaniu skandynawskich obyczajów  

68  N.  Tochilova, W.  Filipowiak, Art as a  Symbol of Social Change. Mate-
rial Expression of Forming Identity in the Early Medieval Trade Towns around 
South and Eastern Baltic. Wolin and Novgorod Case Study, „Praehistorische 
Zeitschrift” 2020, B. 95/2, s. 558–574.



62

Wstęp

epoki wikingów69. Sophus Larsen wprost stwierdził, że Saga 
o  Jomswikingach nie pozwala na ustalenie położenia Jomsborga.

Zagadnienia te trafiły również na grunt nauki polskiej. Wraz 
z  początkiem  XX  wieku, w  związku z  większą dostępnością źró­
deł staronordyckich, tu także wzrosło zainteresowanie kwestią 
Jomsborga. Prace Kazimierza Wachowskiego, Józefa Widajewi­
cza, a przede wszystkim Leona Koczego uczyniły dzieje Jomsbor­
ga ważnym elementem badań nad wczesnymi dziejami państwa 
piastowskiego i  jego relacji z Europą Północną. Najogólniej rzecz 
ujmując, prace te grzeszyły nie tylko bezkrytycznym stosunkiem 
do sag i innych przekazów, lecz także jedynie częściowym ich po­
znaniem oraz, nader często, ich błędnym rozumieniem, co doty­
czyło głównie poezji skaldów. Skutkowało to dosłownym odczyty­
waniem poszczególnych narracji, co w połączeniu z traktowaniem 
ich na równi z  przekazami współczesnymi prowadziło do rozbu­
dowanych konkluzji, które w większości nie wytrzymały krytyki70.

Krytyka ta wiąże się głównie z  pracami Gerarda Labudy, któ­
ry  – podobnie nie zawsze wykazując właściwe zrozumienie dla 
wykorzystywanych przez siebie przekazów, kierowany hiperkry­
tycyzmem – nie tylko zanegował wcześniejsze ustalenia badaczy 
w kwestii statusu i dziejów Jomsborga, lecz także uznał, że skoro 
sagom należy odmówić historycznej wartości, to dane o Jomsbor­
gu jako siedzibie zbrojnej drużyny skandynawskiej mogą być roz­
ważane jedynie w kategorii „wierutnej bajki”71.

69  J. Steenstrup, Venderne og de Danske før Valdemar den Stores tid, Uni­
versitetsbogtrykkeriet, København 1900.

70  K. Wachowski, Jomsborg, Towarzystwo Naukowe Warszawskie, Warsza­
wa 1914; J. Widajewicz, Burysław, „Rocznik Gdański” 1933–1934, t. 7–8, s. 23–36; 
idem, Kontakty Mieszka  I  z  państwami nordyjskimi, „Slavia Antiqua”  1953, t.  4, 
s.  131–149; L.  Koczy, Polska i  Skandynawia za pierwszych Piastów, Poznańskie 
Towarzystwo Przyjaciół Nauk, Poznań 1934.

71  G.  Labuda, Saga o  Styrbjörnie, jarlu Jomsborga, „Slavia Antiqua”  1953, 
t.  4, s.  283–337; idem, Polska a  Skandynawia w  IX–X  w., w:  Początki państwa 
polskiego. Księga tysiąclecia, t.  1, Organizacja polityczna, red.  K.  Tymieniecki, 



63

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Nową jakość w  studiach nad tą tematyką przyniosło wystą­
pienie Leszka P. Słupeckiego, istotne w kwestii traktowania Sagi 
o  Jomswikingach jako, mimo wszystko, źródła historycznego. 
Słupecki słusznie wskazał potrzebę redefinicji oraz pogłębienia 
badań nad poszczególnymi zagadnieniami odnoszącymi się do 
relacji ziem polskich (i  ogólniej: słowiańskich) ze Skandynawią 
i  do miejsca, jakie wśród nich zajmuje legenda Jomsborga. Nie 
oznacza to jednak powrotu do postulatów przedwojennej histo­
riografii, tak dotkliwie krytykowanej przez Lauritza Weibulla 
i Gerarda Labudę. Artykuł Słupeckiego wskazuje bowiem, że isto­
tą rzeczy jest próba zrozumienia, dlaczego legenda o Jomsborgu 
została ukształtowana właśnie w ten sposób, a także wyjaśnienie 
tak dużego znaczenia relacji słowiańsko-skandynawskich dla jej 
funkcjonowania72.

Postulaty Słupeckiego zainspirowały nowe studia nad śred­
niowieczną tradycją skandynawską w kwestii legendy o Jomsbor­
gu73  oraz zbiegły się z  prawdziwym renesansem w  studiach lite­
raturoznawczych nad Sagą o  Jomswikingach. W  tym kontekście 
należy wspomnieć o  monografii Torfiego Tuliniusa dotyczącej 
istoty literackiego wzmożenia Islandczyków na przełomie  XII 
i  XIII  wieku, procesu, który autor określił jako Matter of the 
North. Zdaniem islandzkiego badacza istotnym elementem tego 
trendu była, obok innych tekstów staronordyckich (sag legendar­
nych i  rycerskich), także Saga o  Jomswikingach74. Badania Tor­
fiego Tuliniusa pociągnęły za sobą kolejne  – przede wszystkim  

Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Poznań  1962, s.  300–323; idem, Fragmen-
ty dziejów Słowiańszczyzny Zachodniej, t. 2, Poznańskie Towarzystwo Przyjaciół 
Nauk, Poznań 1964.

72  L.P. Słupecki, Jómsvikingalog, Jómsvikings, Jomsborg/Wolin and Danish 
Circular Strongholds, w: The Neighbours of Poland in the 10th Century, ed. P. Ur­
bańczyk, DiG, Warsaw 2000, s. 49–60.

73  J. Morawiec, Wolin…, passim.
74  Torfi H. Tulinius, The Matter of the North. The Rise of Literary Fiction in 

Thirteenth-Century Iceland, Odense University Press, Odense 2002.



64

Wstęp

Alison Finlay i  Þórdís Eddy Jóhannesdóttir75. Saga i  tematy jej 
pokrewne stały się przedmiotem dyskusji na przynajmniej kil­
ku organizowanych niedawno konferencjach, między innymi na 
dwóch ostatnich edycjach cyklu The International Saga Confe-
rence w Reykjavíku (2018) i Helsinkach/Tallinie (2022)76.

Najnowszy etap badań nad Sagą o  Jomswikingach wiąże się 
z nowym spojrzeniem na jej miejsce w dziejach średniowiecznej 
literatury skandynawskiej. Szczególne znaczenie należy przypi­
sać skupieniu uwagi badaczy zarówno na tradycji rękopiśmien­
nej sagi i  jej elementach kompozycyjnych (profilach bohaterów, 
strofach skaldycznych), jak i na złożonej stylistyce samej narracji, 
będącej hybrydą różnych podgatunków sag. Podobnie rzecz się 
ma z  relacjami intertekstualnymi między omawianą sagą a  po­
krewnymi narracjami, przede wszystkim sagami królewskimi, co 
z  kolei pozwala lepiej zrozumieć funkcję Sagi o  Jomswikingach 
jako istotnego pomnika skandynawskiej historiografii doby śred­
niowiecza. Jest to o tyle ważne, że dziś nie ulega wątpliwości, że 
sama legenda ma dość wczesny rodowód, a  Saga o  Jomswikin-
gach należy do najwcześniejszych opowieści skomponowanych 
i spisanych w Islandii początków XIII wieku77.

75  Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Jómsvíkinga saga…; A. Finlay, Þórdís Edda 
Jóhannesdóttir, Introduction, w: The Saga of the Jómsvikings. A Translation with 
Full Introduction, eds. A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Medieval Institute 
Publications, Kalamazoo 2018, s. 1–62.

76  Materiały z konferencji, która odbyła się w Uppsali w 2012 roku, zostały 
opublikowane dwa lata później, w tomie 65. czasopisma „Scripta Islandica”.

77  J.  Megaard, Studier i  Jómsvikinga sagas stemma. Jómsvikinga sa-
gas fem redaksjoner sammenlignet med versjone i  Fagrskinna. Jómsvikin-
gadrápa, Heimskringla og Saxo, „Arkiv för nordisk filologi”  2000, vol.  115, 
s.  125–182; M.  Poilvez, Vár lǫg. Outlaw Communities from Jómsvíkinga saga 
to Harðar saga, „Średniowiecze Polskie i  Powszechne”  2016, t.  8, s.  90–107; 
S.  Aalto, Categorizing Otherness in the Kings’ Sagas, Publications of the Uni­
versity of Eastern Finland, Joensuu  2010; eadem, The Connection between 
Geographical Space and Collective Memory in Jómsvíkinga saga, w:  Contacts 
and Networks in Medieval Baltic Sea Region, eds.  M.  Bertell, Frog, K.  Willson, 



65

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Powyższy przegląd stanu badań nad legendą o  Jomsborgu 
i Sagą o Jomswikingach jako jej głównym nośniku nie pozostawia 
raczej cienia wątpliwości co do impasu w  poszukiwaniach loka­
lizacji twierdzy oraz roli, jaką zbrojna drużyna, a nade wszystko 
jej liderzy, miała odegrać w  wydarzeniach politycznych w  Skan­
dynawii i  w  strefie bałtyckiej na przełomie  X i  XI  wieku. Wiąże 
się z tym przekonanie o bezcelowości dalszych rozważań w tym 
zakresie i  konieczności postrzegania zarówno samej legendy, 
jak i  sagi jako rezultatów pewnego, rozłożonego w  czasie i  prze­
strzeni procesu kulturowego. To z  kolei pozwoli pełniej i  rzetel­
niej ukazać specyfikę i  znaczenie legendy o  Jomsborgu w  śred­
niowiecznej tradycji skandynawskiej. W  konsekwencji łatwiej 
będzie docenić przydatność badawczą sagi, postrzeganej nie 
tylko jako intrygujący tekst literacki, lecz także jako specyficzne  
źródło historyczne.

1.7. Kto założył Jomsborg?

Zacząć wypada od kwestii, kogo średniowieczna tradycja skandy­
nawska postrzegała jako założyciela Jomsborga. Według przeka­
zu zachowanych redakcji Sagi o Jomswikingach rola ta przypadła 
jarlowi Pálna-Tókiemu, który zaczął urządzać wikińskie najazdy, 
także na ziemie Słowian, po tym, jak opuścił Danię, uciekając 
przed gniewem Swena Widłobrodego:

[…] pewnego lata wyruszył do Vindlandu, aby tam łupić, i zdobył 

tam dziesięć łodzi, w  sumie miał czterdzieści. W  owym czasie 

panował tam król o  imieniu Búrizláfr, który był niezadowolony 

z  najazdów. Powiedziano mu o  Pálna-Tókim i  o  tym, że prawie 

zawsze odnosił on zwycięstwo tam, gdzie dokonywał napadów. 

Amsterdam University Press, Amsterdam 2019, s. 67–87; J. Morawiec, Interdisci-
plinarity of Research on Jomsborg Legend, „Questiones Medii Aevii Novae” 2018,  
vol. 23, s. 125–138.



66

Wstęp

A  był on też w  owym czasie najsławniejszym z  wikingów. Uwa­

żano go za najmądrzejszego i  najzaradniejszego z  ludzi, a  więk­

szość się go bała.

Szybciej niż się spodziewano, Pálna-Tóki przybył do tego 

kraju, a Búrizláfr dowiedział się o tym i o jego zamiarach. Wtedy 

król posłał mu na spotkanie swoich ludzi i zaprosił go do siebie, 

mówiąc, że chce zawrzeć z nim pokój i przyjaźń. Do tego zapro­

szenia dodał propozycję podarowania mu dzielnicy albo włości 

w swym kraju, miejsce o nazwie Jom, aby tam się osiedlił na stałe, 

a dałby mu te włości przede wszystkim w tym celu, by ten zobo­

wiązał się do obrony kraju i królestwa u boku króla. I, jak powia­

dają, Pálna-Tóki zgodził się na to, a z nim jego ludzie.

I  tam, w  swych włościach, kazał natychmiast postawić nad­

morską twierdzę, potężną i solidną, którą później nazwano Joms­

borgiem.

[…] þá fer hann eitt hvert sumar til Vindlands ok ætlar at herja 

þar ok hefir þá við fingit tíu skip ok hefir þá fjóra tigu skipa. En 

í  þann tíma réð þar fyrir konungr sá er Brúizláfr hét, ok hugði 

hann illt til hernaðarins, fyrir því at honum var sagt frá Pálna­

-Tóka at hann hafði nær ávallt sigr þar sem hann herjaði, ok var 

hann ágæztr víkinga í  þat mund, ok þótti hann vera hverjum 

manni vitrari ok ráðgari, ok gengr þungt við hann flestum. 

Ok vánu bráðara, þá er Pálna-Tóki kemr þar við land ok 

Búrizláfr hefir spurt til hans og hvat hann ætlaðisk fyrir, þá 

sendir konungr menn sína á  fund hans ok býðr Pálna-Tóka til 

sín ok lézt vildu eiga við hann frið ok vinfengi. Það lét hann ok 

fylgja þessu heimboði at hann bauð at gefa honum eitt fylki eða 

ríki af landi sínu, þar er heitir at Jómi, til þess at hann skyldi þar 

staðfestask, ok mundi hann þetta ríki gefa honum einkum til 

þess at hann skyldi þá vera skyldbundinn til at verja land ok ríki 

með konunginum. Ok þetta þiggr Pálnatóki og allir hans menn, 

at því er sagt er. 



67

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Ok þar lætr hann gera brálliga í sínu ríki sævarborg eina mi­

kla og ramgǫrva, þá er Jómsborg er kǫlluð síðan78.

Podobnie rzecz relacjonują inne sagi. Eyrbyggja saga (Saga 
o  mieszkańcach Eyjafjordu), opisując wyczyny Bjǫrna Asbrands­
sona, mówi także o jego pobycie w Jomsborgu, gdy jego wodzem 
był Pálna-Tóki. Jako wodza Jomswikingów i  obrońcę kraju Sło­
wian z  ramienia króla Búrizláfa postrzega jarla również autor 
tzw. Óláfs saga Tryggvasonar en mesta (Największa saga o Olafie 
Tryggvasonie)79.

Jest jednak grupa przekazów, które sprawę przedstawiają zu­
pełnie inaczej. W roli założyciela Jomsborga występuje w nich bo­
wiem król Danii Harald Sinozęby. Do grupy tej zalicza się Gesta 
Danorum Saxo Gramatyka:

W  tym czasie Styrbjǫrn, syn króla Szwecji Bjǫrna, został po­

zbawiony swego królestwa przez Eryka, syna swego wuja Olafa, 

i przybył z błagalną prośbą do Haralda, syna Þyri; i otrzymał od 

niego tak duże oznaki przyjaźni, że ten oddał mu za żonę swoją 

siostrę Gyrithę. Po tym Harald wraz ze swoją armią przejął kon­

trolę nad Sclavią i założył garnizon w Wolinie, najwspanialszym 

mieście prowincji, a  władzę nad nim przekazał Styrbjǫrnowi. Pi­

rackie działania uczyniły ich odwagę sławną, zachęcani zwycię­

stwami nad sąsiadami, w końcu stali się tak śmiali, że nieprzerwa­

nie grozili zagładą żeglującym po wodach północnego oceanu. To 

jak nic innego przyczyniło się do duńskiego panowania. Między 

nimi byli: Bo, Ulf, Karlshefni, Siwaldus i wielu innych, o których 

dłuższe opowiadanie bardziej znudzi, niż zadowoli80.

78  ÍF 33, s. 66–67.
79  ÍF 4, s. 80; En mesta I, s. 172.
80  Gesta Danorum, s. 686. Gdy mowa o średniowiecznej historiografii duń­

skiej, podobnie sprawę przedstawia w  swojej kronice Sven Aggesen. Zob.  Sven 
Aggesen, s. 61.



68

Wstęp

Również autor Fagrskinny widzi w Haraldzie Sinozębym zało­
życiela Jomsborga i władcę tamtego obszaru:

Król Harald Gormsson najeżdżał kraj Słowian i  nakazał tam 

zbudować wielką twierdzę w  miejscu zwanym Jom. Odtąd ta 

twierdza zwana była Jomsborg. Pozostawił tam zarządcę, a sam 

powrócił do Danii i długo panowała wrogość między Słowianami 

a Duńczykami, obydwie strony urządzały najazdy na siebie. Pod 

koniec swych dni król Harald Gormsson mianował Sigvaldiego, 

syna jarla Strút-Haralda, zarządcą Jomsborga, a król Duńczyków 

nadał Sigvaldiemu tytuł jarla. Wówczas wielu wodzów podąży­

ło z  Danii do Jomsborga: brat jarla Sigvaldiego Þorkell Wysoki, 

Búi Gruby, jego brat Sigurðr i Vagn Ákason; on był siostrzeńcem 

Búiego. Jomswikingowie podbili wiele z  ziem króla Búrizleifa, 

który wówczas rządził Vindlandem81.

Jednoznacznie w kwestii założenia Jomsborga wypowiada się 
także autor Knýtlinga sagi:

Harald Gormsson […] dzierżył również wielkie jarlostwo 

w  Vinðlandzie. To na jego rozkaz wzniesiono Jomsborg. Obsa­

dził go wielkim wojskiem. Obdarzył ich majątkiem i  ustanowił 

im prawa. Rządzili oni tą krainą w  jego imieniu. Latem udawali 

się na wyprawy łupieżcze, a zimą pozostawali w swojej siedzibie. 

Nazywano ich Jomswikingami82.

Jak widać, istnieje poważny dysonans pomiędzy różnymi 
przekazami w kwestii założyciela Jomsborga i – w konsekwencji – 
okoliczności, w  jakich twierdza powstała. Część (Brevis historia 
regum Dacie, Gesta Danorum, Fagrskinna, Saga o  potomkach 

81  ÍF 29, s. 121–122.
82  ÍF 35, s. 93.



69

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Knuta) wskazuje na króla Danii Haralda Sinozębego. Pozostałe 
(Saga o  Jomswikingach, Óláfs saga Tryggvasonar en mesta, Eyr-
byggja saga) założenie Jomsborga przypisują jarlowi Pálna-Tókie­
mu. Jak dysonans ów wytłumaczyć?

Historycy od dawna próbują mierzyć się z  tą sprzecznoś­
cią. W związku z domniemanym udziałem Duńczyków w bitwie 
pod Fyrisvellir Ludwik Wimmer, a  w  ślad za nim Koczy, postu­
lował, że występujący na inskrypcji z Hällestad Tóki Gormmson 
to syn Gorma Starego i  brat Haralda Sinozębego83. Weibull z  ko­
lei uważał, że Pálna-Tóki zastąpił w  sagach króla Danii84. John 
Megaard zaś twierdził, że sprzeczność w  kwestii założyciela 
Jomsborga mogła pojawić się już na etapie tworzenia najstar­
szych, zaginionych wersji sagi, na których oparto zachowane 
redakcje, ale których echa odnajdujemy w  niektórych sagach 
królewskich, przede wszystkim w  Fagrskinnie oraz w  przekazie  
Saxo Gramatyka85.

Krytykując ustalenia Megaarda w  tym względzie, Finlay 
i  Þórdís Edda przyznają, że autorzy innych przekazów, odwołu­
jąc się do legendy o Jomsborgu, mogli korzystać z innych źródeł, 
reprezentujących odmienne spojrzenie na wydarzenia opisane 
w Sadze o Jomswikingach86. Taki punkt widzenia wydaje się moż­
liwy do przyjęcia, szczególnie w odniesieniu do Saxo Gramatyka 
i Svena Aggesena, a nawet autora Sagi o potomkach Knuta. Osoby 
te mogły bowiem w swych narracjach bazować na tradycji ustnej, 
kultywowanej między innymi na duńskim dworze królewskim87. 
To, że na przełomie XII i XIII wieku kojarzono Haralda Sinozębego  

83  L. Wimmer, De danske Runemindesmærker, t.  1, Gyldendalske boghan­
del, København 1893, s. 76; L. Koczy, Polska i Skandynawia…, s. 32.

84  L. Weibull, Kritiska undersökningar i Nordens historia omkring år 1000, 
Lybecker, Lund 1911, s. 183.

85  J. Megaard, Studier…, s. 125–180.
86  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 28.
87  Podobnie uważa J. Megaard, Studier…, s. 169.



70

Wstęp

ze zdobyczami duńskimi u ujścia Odry, głównie w kontekście ów­
czesnej duńskiej polityki bałtyckiej, nie może dziwić.

Wydaje się, że owa sprzeczność w  tradycji skandynawskiej 
ściśle wiązała się z  raczej negatywnym wizerunkiem królów 
Danii, który przebija przez zachowane redakcje Sagi o  Jomswi-
kingach. W  swoich badaniach Torfi Tulinius słusznie zwracał 
uwagę, że sprawa relacji monarchy z  jego poddanymi, zarówno 
jarlami (jarlar), jak i gospodarzami (bœndr), była jedną z kluczo­
wych kwestii dla XIII-wiecznych islandzkich odbiorców tej opo­
wieści, zwłaszcza w  kontekście ich zmagań z  presją polityczną 
ze strony króla Norwegii, który dążył do przejęcia kontroli nad 
wyspą, co w  latach  1262–1264  osiągnął88. To właśnie na tym tle, 
które może być uzupełnione o  pamięć o  kryzysach władzy kró­
lewskiej w Danii i Norwegii w XII wieku, mógł tworzyć się nega­
tywny wizerunek króla w  sadze, co należy odnieść szczególnie 
do Haralda Sinozębego i, w nieco mniejszym stopniu, do Swena 
Widłobrodego. Zagadnienie to będzie omówione szerzej poni­
żej. W  tym miejscu warto podkreślić, że Saga o  Jomswikingach 
w  formie, w  jakiej ją znamy, nie przedstawiała duńskich wład- 
ców w korzystnym świetle.

Harald i Swen ukazani zostali jako władcy pozbawieni autory­
tetu wśród poddanych, którzy nie wzdragali się podnieść na nich 
ręki. Zarówno ojciec, jak i syn w chwilach bezpośredniego zagro­
żenia nie potrafili skutecznie wyjść z opresji. By osiągnąć zamie­
rzone cele, musieli posuwać się do morderstw, które tak napraw­
dę jedynie nakręcały spiralę nienawiści.

Wydaje się więc bardzo prawdopodobne, że najstarsze, nie­
zachowane do dziś redakcje Sagi o  Jomswikingach wskazywały 
Haralda Sinozębego jako tego, który podbił Vindland i  założył 
tam Jomsborg, gdzie osadził grupę zbrojnych strzegących intere­
sów duńskiego władcy i pozostających pod jego zwierzchnością. 

88  Torfi H. Tulinius, The Matter of the North…, s. 191–216.



71

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Uchwytnym śladem tego przekazu są narracje Fagrskinny, Sagi 
o potomkach Knuta oraz, najpewniej, Saxo Gramatyka.

Negatywny obraz Haralda Sinozębego jako władcy tchórz­
liwego, bez wojennych sukcesów i  godnych pochwały cech spo­
wodował, że w  późniejszych znanych nam redakcjach w  roli za­
łożyciela Jomsborga występuje już nie Harald, ale Pálna-Tóki. Jarl 
Fionii, główny oponent Haralda, to – w przeciwieństwie do króla 
Danii – osoba w pełni nadająca się do odgrywania roli założycie­
la i  wodza wikińskiej drużyny. Saga podkreśla jego zdecydowa­
nie w  działaniu, chociażby w  przypadku organizowania buntu 
przeciw Haraldowi czy przy podjęciu decyzji o  jego zamordowa­
niu. Pálna-Tóki to także bardzo waleczny wódz  – sława jego wo­
jennych dokonań miała przecież skłonić Búrizláfa do szukania 
w nim sojusznika, a nie wroga.

Innymi słowy, w  kwestii założyciela Jomsborga możemy mó­
wić o  funkcjonowaniu w  średniowiecznej Skandynawii przy­
najmniej dwóch różnych tradycji. Tę, która wskazywała na 
Haralda Sinozębego, należałoby wiązać raczej z  dworem duń­
skim; tę, która stawiała na Pálna-Tókiego  – z  intelektualnymi 
i  politycznymi kręgami na Islandii. Ta pierwsza, potencjalnie 
starsza, wpisywała się w  polityczny trend pamięci o  duńskich 
podbojach na Pomorzu Zachodnim, szczególnie żywy w  dru­
giej połowie  XII  wieku i  skoncentrowany wokół dworu królew­
skiego, jak również  – być może  – wokół kręgów kościelnych 
odpowiedzialnych za rozwój kultu św.  Knuta Lorda. Ta druga, 
młodsza, odwoływała się do wizerunku ambitnego, ale nie­
skutecznego w  osiąganiu swoich celów króla, zmuszanego do 
ustępstw względem jarlów, którzy dzięki swojemu autoryteto­
wi byli w  stanie efektywnie wpływać na losy królestwa. Trend 
ten wpisywał się w  polityczną atmosferę panującą na Islandii 
na przełomie XII i XIII wieku, gdy najbardziej prominentne rody 
musiały nie tylko odnaleźć się wobec wzajemnej, niezwykle 
zażartej rywalizacji o  prymat na wyspie, lecz także, razem lub  



72

Wstęp

osobno, konfrontować się z  systematycznie rosnącymi wpływa- 
mi króla Norwegii89.

Choć okoliczności powstania Jomsborga i  drużyny przedsta­
wiają się w zachowanych redakcjach sagi zgoła inaczej niż w star­
szej tradycji, cele stawiane przed zbrojnymi pozostały takie same. 
Pálna-Tóki miał otrzymać od Búrizláfa Jomsborg i  pobliską zie­
mię z zadaniem rządzenia nią i bronienia jej w imieniu króla. Nie 
tylko przyjął ofertę słowiańskiego władcy, lecz także z  zapałem 
przystąpił do rozbudowy umocnień w  Jomsborgu i  właściwego 
urządzania ludzi, którymi miał dowodzić jako jarl90.

Dzięki inicjatywie Pálna-Tókiego Jomsborg mógł stać się silnie 
umocnionym grodem. Rozmach fortyfikacji pozwalał na przyję­
cie trzech setek łodzi. Największe wrażenie robiła brama wykoń­
czona kamiennym sklepieniem:

I  tam, w  swych włościach, kazał natychmiast postawić nad­

morską twierdzę, potężną i  solidną, którą później nazwano 

Jomsborgiem. Tam też kazał zbudować port wewnątrz twierdzy, 

w którym mogło jednocześnie cumować trzy setki długich łodzi – 

langskipów – tak że wszystkie były zamknięte wewnątrz fortecy. 

Potrzeba było wielkiej pomysłowości, aby przygotować to wej­

ście do portu, coś jakby wrota, pod wielkim kamiennym łukiem. 

A przed tym wejściem była żelazna krata, która zamykała port od 

wewnątrz. Natomiast na kamiennym łuku postawiono potężną 

wieżę z katapultami. Niektóre części twierdzy sięgały nad morze, 

a zamki zbudowane w ten sposób nazywane są twierdzami nad­

morskimi, i z tego powodu port był wewnątrz twierdzy.

Ok þar lætr hann gera brálliga í sínu ríki sævarborg eina mikla ok 

ramgǫrva, þá er Jómsborg er kǫlluð síðan. Þar lætr hann ok gera 

hǫfn þá uppi í borginni at liggja máttu í þrjú hundruð langskipa 

89  J. Morawiec, Wolin…, s. 94–95.
90  ÍF 33, s. 67.



73

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

senn, svá at þau váru ǫll læst innan borgar. Þar var umb búit með 

mikilli vélfimni er í  var lagt inn í  hǫfnina, ok þar var sem dyrr 

væri gǫrvar en steinbogi mikill yfir uppi. En fyrir durunum váru 

járnhurðir ok læstar innan ór hǫfninni. En á steinboganum uppi 

var gǫrr kastali einn mikill ok þar valslǫngur í. Sumr hlutr bor­

garinnar stóð út á sæinn, ok eru þær kallaðar sæborgir er svá eru 

gǫrvar, ok af því var innan borgar hǫfnin91.

W  warownym grodzie rezydowała sprawnie zorganizowana 
drużyna, odznaczająca się zdyscyplinowaniem i  skutecznością 
bitewną. Zarówno według starszej, jak i  młodszej wersji trady­
cji Jomswikingowie zostali powołani do pilnowania interesów 
zwierzchnika Vindlandu. W  różnych relacjach funkcję tę pełnili 
albo król Danii Harald Sinozęby, albo król Słowian Búrizláfr. Obaj 
właśnie z  taką intencją przekazywali władzę jarlowską w  Joms­
borgu odpowiednio Sigvaldiemu i Pálna-Tókiemu.

W praktyce działalność drużyny sprowadzała się do organizo­
wania najazdów łupieskich urządzanych regularnie na wybrzeża 
Bałtyku i inne ziemie:

Każdego lata wyruszali z  twierdzy i  najeżdżali rozmaite kraje, 

zdobywając wielką sławę, a uważani byli za największych wojow­

ników, którym podówczas nikt nie mógł dorównać.

Þeir fara hvert sumar ór borginni og herja á ýmsi lǫnd ok fá sér 

ágætis mikils, ok þykkja vera hinir mestu hermenn, ok ǫngvir 

þóttu vera náliga þeirra jafningjar í þenna tíma92.

Niemal identycznie wypowiadają się autorzy innych przekazów:

Ich pirackie dokonania uczyniły ich odwagę niezachwianą, mo­

tywowani zwycięstwami nad ich sąsiadami w końcu stali się tak 

91  ÍF 33, s. 67.
92  ÍF 33, s. 69.



74

Wstęp

śmiali, że zajęli wody Północy nieustannym zniszczeniem mor­

skich podróżników93.

Jomswikingowie podbili znaczną część władztwa króla 
Búrizláfa, który wówczas rządził krajem Słowian94:

Oni zarządzali tym krajem w jego [Haralda Sinozębego] imieniu 

i latem wyprawiali się na łupieskie wyprawy, ale zimę spokojnie 

spędzali u siebie95.

Działalność drużyny determinowała postawę jej wodza. Jarl 
wykazywał się niezwykłą skrupulatnością w  doborze kolejnych 
członków grupy. Było to tym ważniejsze, że cieszyła się ona coraz 
większą sławą i  akces do niej zgłaszali najznamienitsi i  najsłyn­
niejsi wojownicy. Synowie jarla Zelandii Strút-Haralda, Sigvaldi 
i Þorkell, zanim zostali włączeni do grona Jomswikingów, musieli 
poddać się osądowi Pálna-Tókiego. Autor przekazu informuje, że 
decyzję o ich przyjęciu jarl podejmował wraz z całą drużyną, ale 
głos rozstrzygający należał do niego. Wysokie urodzenie, majątek 
i pokrewieństwo z pewnością miały znaczenie, ale w świetle sagi 
na werdykt wpływał dopiero test bojowej sprawności kandyda­
tów. Poświadczać to miał także fakt, iż połowa ludzi Sigvaldiego 
i Þorkella została odesłana, ponieważ nie spełniali wysokich wy­
magań stawianych przez prawa Jomswikingów96.

Podobnie działo się, gdy do wikingów z Jomsborga chcieli do­
łączyć inni chętni. Dotyczyło to także tych, którzy jak Sigvaldi 
i  Þorkell stali się liderami drużyny: Búiego Tęgiego oraz Sigurða, 
synów jarla Bornholmu Vésetiego. W  tej grupie znalazł się rów­
nież Vagn Ákason, przyjęty do grona Jomswikingów mimo zbyt 

93  Gesta Danorum, s. 686.
94  ÍF 29, s. 121.
95  ÍF 35, s. 93.
96  ÍF 33, s. 73.



75

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

młodego  wieku. O  zgodzie Pálna-Tókiego na włączenie mło­
dzieńca do drużyny zdecydowała jego postawa w  pojedynku 
z  Sigvaldim, Þorkelem i  ich ludźmi. Doszło do niego, gdyż Vagn 
wyzwał Sigvaldiego, głosząc, że jeśli syn Strút-Haralda nie podej­
mie wyzwania, będzie to oznaczać, że jest tchórzem i  ma serce  
samicy zwierzęcia97.

Skutecznemu funkcjonowaniu drużyny miał służyć także 
zbiór praw (Jómsvíkingalǫg) obowiązujący wszystkich Jomswikin­
gów. W myśl norm ustanowionych przez Pálna-Tókiego nie moż­
na było przyjąć do niej nikogo, kto miał lat mniej niż 18, a więcej 
niż 50 („er ellri væri en fimmtugr at aldri ok engi yngri en átján 
vetra gamall; þar á meðal skyldu allir vera at aldrinum”). O ewen­
tualnym włączeniu do grupy nowej osoby nie mogło decydować 
pokrewieństwo („ekki skyldi því ráða frændsimi”). Wszystkich 
dotyczył ścisły zakaz cofania się przed walką z  równym sobie 
w odwadze i uzbrojeniu („alls engi maðr skyldi sá þar vera er ryn­
ni fyrir jafnvígligum manni, sér jafnbúnum”). Wojownicy mieli 
też obowiązek pomścić zmarłego towarzysza z  takim samym za­
angażowaniem, jak gdyby mścili rodzonego brata („hverr maðr 
er þangat rézk í  þeira fǫruneyti skyldi því heita fastliga at hverr 
þeira skyldi hefna annars sem mǫtunauts síns eða bróður síns”). 
W  trakcie walki niezależnie od okoliczności nie można było wy­
rażać czynem ani słowem strachu i zwątpienia („Engi maðr skyldi 
þar œðruorð mæla né kvíða, hvegi óvænt sem þeim hyrfði”). Łupy 
zdobyte w  walce bezwzględnie miały być dostarczane do grodu, 
gdzie podlegały dyspozycji jarla („allt þat er þeir fingi i herfǫrum, 
þá skyldi til stanga bera”). Tylko jarl miał prawo ogłaszać wieści, 
w  szczególności te wielkiej wagi („svá ok þótt þangat spyrðisk 
tíðendi þá skyldi engi maðr svá hvatvíss vera at þau skyldi segja, 
þvi at Pálna-Tóka skyldi þar fyrst tiðendi segja”)98.

97  ÍF 33, s. 81–87.
98  ÍF 33, s. 68–69; Saga o Jomswikingach, s. 260–261.



76

Wstęp

Choć Jomswikingowie stanowili najpewniej spore grono wo­
jowników, zaledwie kilku spośród nich zostało zapamiętanych 
z  imienia. Większość drużyny jest anonimowa. O  niektórych jej  
członkach dowiadujemy się zresztą niemal przypadkowo i  „na 
ostatnią chwilę”. Przykładem może być Swen, osiemnastolet­
ni syn Búiego Tęgiego, który ujawnia się w  sadze jako jeden 
z  Jomswikingów pojmanych po bitwie pod Hjǫrungavágr, skaza­
nych przez jarla Hákona na śmierć z ręki Þorkela Glinianki99. Inni, 
jak Bjǫrn Walijczyk, zdają się mieć w drużynie o wiele więcej do 
powiedzenia, niż saga wprost to stwierdza100.

Oczywiście tradycja wiąże z Jomsborgiem w ten czy inny spo­
sób także bardzo prominentne osobistości: Styrbjǫrna Silnego 
i Olafa Tryggvasona101. Pamięć o tych relacjach przekracza zacho­
wane redakcje Sagi o Jomswikingach i przetrwała w wielu innych 
utworach staroskandynawskich. To przejaw tendencji, która nie 
dziwi, a która sprowadzała się do przekonania, że pobyt w Joms­
borgu i  status wikinga z  Jomsborga czytelnie i  skutecznie wzbo­
gacał profil osoby, o  której pamięć chciano utrwalić. Mimo to 
działalność Jomswikingów, w  tym decydująca o  ich losie wypra­
wa do Norwegii, jawi się jako efekt aktywności skromnej grupy, 
której członków wiele dzieliło, ale łączyło ich duńskie pochodze­
nie, a także chęć wejścia w skład założonej przez Pálna-Tókiego 
drużyny. Owe grono liderów tworzą osoby, które najpewniej mia­
ły swoje historyczne odpowiedniki, ale upływ czasu, jak również 
potrzeby stylistyczne legendy o  Jomsborgu najpewniej mocno 
zniekształciły pamięć o nich samych i ich dokonaniach.

Pálna-Tóki, założyciel Jomsborga i  pierwszy jarl drużyny, po­
zostaje postacią dość tajemniczą. Być może odpowiada on nieja­

99  ÍF 33, s. 134; Saga o Jomswikingach, s. 327.
100  Wśród wikingów z  Jomsborga, których wylicza Saxo Gramatyk, poja­

wiają się Ulf i Karlsefni, o których ponad to nic nie wiadomo. Zob. Gesta Dano­
rum, s. 686.

101  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 173–210.



77

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

kiemu Tókiemu, duńskiemu możnemu, który w  sagach pojawia 
się w  otoczeniu Haralda Sinozębego. Pierwowzorem jarla mógł 
być też inny Tóki, którego wymienia Adam z  Bremy, określając 
go mianem dux Winlandensis. Miał on być synem biskupa Ribe, 
Odinkara, który – jak wskazują inskrypcje runiczne z Danii – był 
skoligacony z panującym w południowej Jutlandii Gnupą, zanim 
Gorm Stary pozbawił go władzy. To zaś mogłoby tłumaczyć przy­
czyny animozji między Tókim, którego wymieniają Saxo Grama­
tyk i  Snorri Sturluson, a  Haraldem Sinozębym, odgrywających 
ważną rolę w narracji sagi.

Sigvaldi, syn jarla Strút-Haralda i  drugi jarl Jomsborga, to po­
stać, która zajmuje dość znaczące, choć raczej niesławne miejsce 
w  średniowiecznej tradycji skandynawskiej. Saga o  Jomswikin-
gach ukazuje go jako osobę ambitną, dbającą o swoje interesy, ale 
niecieszącą się szacunkiem małżonki, którą była Ástríðr, córka 
Búrizláfa. W świetle przekazu sagi Sigvaldi wyraźnie pozostawał 
w cieniu swojego poprzednika. Vagn Ákason widzi w nim tchórza, 
który ucieka z pola walki. Równie źle Sigvaldi wypada w sagach 
poświęconych Olafowi Tryggvasonowi, gdyż to jemu przypadła 
rola tego, który poprowadził króla Norwegii wprost w  zasadzkę 
szykowaną przez jego wrogów pod Svǫldr. Skutkowało to zresz­
tą porównaniami Sigvaldiego do Judasza. Sigvaldi wymieniany 
jest przez skaldów opiewających zmagania pod Hjǫrungavágr. 
Wspólnie z  innym wodzem, Búim, miał kierować duńską armią, 
która stoczyła bój z  siłami jarla Hákona z  Hlaðir. Bitwa stała się 
integralną częścią legendy o Jomswikingach, stąd wydaje się nie 
ulegać wątpliwości, że wymieniany przez skaldów duński wódz 
został pierwowzorem jarla Jomsborga.

Brat Sigvaldiego, Þorkell Wysoki, to bodaj najlepiej oświet­
lona źródłowo postać ze wszystkich Jomswikingów. Jego pier­
wowzorem był zapewne duński jarl o  tym imieniu i  przydomku, 
który zapisał się w  dziejach Danii w  czasach Swena Widłobro­
dego i Knuta Wielkiego. To on stał na czele armii, która w latach   



78

Wstęp

1009–1012 siała spustoszenie w  Anglii, dokonując między inny­
mi porwania arcybiskupa Canterbury, Ælfheaha. W  1012  roku 
Þorkell sprzymierzył się z  królem Anglii Æthelredem, ale trzy 
lata później, w  1015  roku, wsparł aktywnie Knuta w  czasie jego 
najazdu na Anglię. W  latach  1017–1021 należał do najbliższych 
współpracowników króla Anglii i  Danii, dzierżąc godność earla 
Anglii Wschodniej. W  1021  roku Knut skazał Þorkela na banicję, 
ale rok później została zawarta ugoda z  królem. Wpływy i  pozy­
cja Þorkela w  Danii były z  pewnością na tyle spore, że królowie 
z  dynastii Jelling musieli się z  nim liczyć. To, czy rzeczywiście  – 
jak przekazuje tradycja o wikingach z Jomsborga – podstawą tego 
była Zelandia, gdzie jego rodzina dzierżyła godność jarlowską, 
pozostaje kwestią otwartą.

Búi Tęgi, podobnie jak Sigvaldi, to wódz duńskiej armii wy­
mieniany przez skaldów opiewających bitwę pod Hjǫrungavágr. 
Co ciekawe z  punktu widzenia rozwoju legendy o  Jomsborgu, 
osobną drápę poświęcił Búiemu Þorkell Gislason. Tematem głów­
nym wiersza były zmagania pod Hjǫrungavágr i  udział w  nich 
Búiego. Jawi się on jako członek elit ściśle związanych z  duńską 
dynastią, dzięki niej zapewne umacniających swą pozycję i  zna­
czenie. To zaś wystarczyło, aby Búi stał się idealnym kandydatem 
na kolejnego lidera drużyny z Jomsborga.

Sigurðr Płaszcz, zarówno według starszej, jak i  młodszej tra­
dycji, miał być synem jarla Vésetiego i  bratem Búiego. Niestety 
wśród dzieł skaldów z  X i  XI  wieku brak jakichkolwiek odnie­
sień do Sigurða. Wspomniał o nim natomiast Bjarni Kolbeinsson 
w  Jómsvíkingadrápie jako o  jednym z  wodzów drużyny. Według 
sagi w  obliczu klęski uciekł on z  pola walki wraz z  Sigvaldim 
i  Þorkellem Wysokim. Wróciwszy do Danii, odziedziczył wła­
dzę na Bornholmie, a  jego potomstwo miało cieszyć się sporym  
poważaniem.

Vagn Ákason, najmłoszy z  liderów drużyny, podobnie jak 
Sigurðr Płaszcz, pozostaje nieznany poza Sagą o  Jomswikingach. 



79

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Jego charyzma, odwaga i bezczelność, które przynoszą mu sławę 
w  sadze, były zapewne pretekstem dla Bjarniego, który uczynił 
Vagna głównym bohaterem swojej, skomponowanej w drugiej po­
łowie XII wieku, Jómsvíkingadrápy102.

To, co na temat drużyny, jej liderów i  ich działalności przeka­
zują źródła, pozwala na wysnucie kilku wniosków. Jomswikingo­
wie byli nie tylko grupą dzielnych wojów chcących dzięki zbroj­
nym praktykom zdobyć sławę, majątek i znaczenie. Ich zdolności 
bojowe w  połączeniu ze sprawną organizacją oraz autorytetem 
jarla czyniły z  nich wojowników niemal idealnych. Ich bezkom­
promisowa postawa, wyrażająca pogardę wobec śmierci i  szacu­
nek dla równego sobie przeciwnika, nabrała wręcz mitycznego 
charakteru. To sprawia, że główni bohaterowie sagi – wodzowie 
drużyny  – zatracili własne charaktery, stając się niedościgłymi 
wzorami energicznego i  efektywnego działania. To z  kolei przy­
czynia się do tego, że fragmentami saga przybiera formę pastiszu­

-karykatury tego, co z pozoru zasługuje na sławę i dobrą pamięć. 
Za przykład niech posłuży rozmowa Sigvaldiego ze swoją mał­
żonką Ástriðr, do której doszło następnego dnia po uczcie, w cza­
sie której Jomswikingowie ślubowali królowi Danii zorganizowa­
nie wyprawy do Norwegii. Z  narracji sagi przebija otrzeźwienie 
jarla, dosłownie i  w  przenośni, gdy  – parafrazując przysłowie: 

„Piwo to inny człowiek, a byłbym o wiele mniej przysiągł, gdybym 
nie był pijany”103 – de facto przyznaje, że zarówno on, jak i  jego 
kompani dali się wyprowadzić Swenowi Widłobrodemu w  pole 
i że z tej sytuacji nie ma odwrotu. To Ástríðr ma teraz pomóc mę­
żowi ratować jego honor i przyszłość104.

Tu warto nawiązać do dyskusji na temat charakteru Sagi 
o  Jomswikingach, która zdaniem badaczy jawi się jako miejsce 

102  Więcej na temat wodzów drużyny z  Jomsborga zob.  J.  Morawiec, Wo-
lin…, s. 135–147.

103  ĺF 33, s. 100; Saga o Jomswikingach, s. 293.
104  ĺF 33, s. 99–101; Saga o Jomswikingach, s. 292–294.



80

Wstęp

przenikania się istotnych cech sagi rodowej i legendarnej. Tym, co 
stanowi o jej „legendarnym” wymiarze, jest właśnie sposób, w jaki 
przedstawiono jej głównych bohaterów. Ich postawa, pełna dumy 
i poczucia godności, wyróżniająca się bezwzględnym stosunkiem 
do przeciwnika, brakiem strachu i  bezwarunkową lojalnością 
wobec swojego jarla, niewątpliwie miała także pewien wydźwięk 
edukacyjno-propagandowy. Motywowała do działania, a  ewentu­
alnymi naśladowcami opisywanych bohaterów mogły być zarów­
no elity duńskie XII wieku, próbujące przeciwstawić się najazdom 
Słowian, jak i  elity islandzkie XIII  wieku, walczące o  utrzymanie 
pozycji na wyspie kosztem coraz wyraźniejszych aspiracji politycz- 
nych ze strony władcy Norwegii. Trudno przy tym oprzeć się wra­
żeniu, że ów edukacyjny wymiar sagi wiązał się także z przekona­
niem, że szeroko pojęta męskość, przejawiająca się na polu bitwy, 
przy stole, jak również w łożnicy, musiała być trzymana na wodzy, 
jeśli miała danej osobie przynosić chlubę, a nie kpinę.

Kreacji wizerunku wojowników niemal idealnych, o  „legen­
darnym” charakterze i  statusie, służyć miał też motyw praw 
Jomswikingów (Jómsvíkingalǫg). Nie ulega wątpliwości, że w  za­
myśle autora sagi stworzone przez Pálna-Tókiego przepisy miały 
formować idealną postawę wojownika, a ich przestrzeganie było 
gwarantem militarnych sukcesów. Stąd prawa Jomswikingów, na­
szym zdaniem, również wpisują się w „legendarny” wymiar sagi. 
Torfi Tulinius oraz Słupecki próbowali wskazać czynniki, któ­
re mogły wpłynąć na taki, a  nie inny kształt owych przepisów. 
Torfi Tulinius doszedł do wniosku, że relacje na dworze norwe­
skim w  pierwszej połowie  XIII  wieku układały się podobnie jak 
w przekazie sagi. Wyrazem tego miały być działania jarla Skúlego 
Bárðarsona i  jego zięcia, króla Hákona Hákonarsona, którzy gro­
madząc wokół siebie hirð, mieli przekształcić go z  typowej przy­
bocznej drużyny w  sprawnie funkcjonujący dwór105. Zdaniem 

105  Torfi H. Tulinius, The Matter of the North…, s. 208.



81

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

Słupeckiego prawa Pálna-Tókiego wyróżnia podobieństwo do 
przepisów, które zachowały się w Halfs saga ok Halfsrekka oraz 
Gesta Danorum Saxo Gramatyka. Sądzi on też, że inspiracją dla 
autora bądź autorów sagi mogły być rzeczywiste regulacje obo­
wiązujące załogi duńskich obozów typu Trelleborg106.

Uznając uwagi wspomnianych badaczy za trafne, warto do­
dać, że prawa Pálna-Tókiego, mające przedstawić czytelnikom 
sagi wzorzec wojownika idealnego, mogły zostać skonstruowane 
na podstawie obserwacji innych, współczesnych mu grup wojów, 
bezwarunkowo poświęcających się wyższej sprawie kosztem in­
teresów osobistych. Dlatego jako możliwe źródło inspiracji moż­
na wskazać także działające początkowo w  Ziemi Świętej, a  póź­
niej coraz wyraźniej w  Europie, zakony rycerskie. Autorów sagi 
mogła stymulować oczywiście nie tyle ich codzienna aktywność, 
ile idea, dla której powoływano do życia zakony i  ścisłe reguły, 
które miały decydować o ich funkcjonowaniu.

Istotne jest również to, iż liderami Jomswikingów byli ludzie 
wywodzący się z  duńskich elit politycznych, przeważnie ściśle 
związanych z  panującą dynastią. Przekaz sagi jest tak napraw­
dę skoncentrowany wokół ich poczynań. To oni przez pryzmat 
swojego znaczenia tworzyli legendę Jomswikingów. Autor sagi 
nie omieszkał nawiązać do źródeł sławy poszczególnych wo­
dzów drużyny. Stąd duży nacisk położony na ich rodowe posiad­
łości, władzę dzierżoną przez ich rody, rywalizację między nimi, 
a w końcu ich stosunki z władcą.

Te motywy upodabniają Sagę o  Jomswikingach do sag o  Is­
landczykach, dawniej zwanych sagami rodowymi, gdzie szczegól­
nie podkreślano pochodzenie i  bogactwo głównych bohaterów. 
Ci zaś, często będący postaciami historycznymi, „wtłaczani” byli 
w  bazujące na określonych wzorcach kulturowych tło społecz­
ne. Stąd historyczne postaci często pojawiające się w narracji sag  

106  L.P. Słupecki, Jómsvikingalog, Jómsvikings, Jomsborg/Wolin…, s. 54.



82

Wstęp

odgrywają rolę symboli kulturowych nawiązujących do intencji 
autora oraz oczekiwań odbiorców.

Nie inaczej wydaje się być z bohaterami Sagi o Jomswikingach. 
Swą postawą nawiązują do antykrólewskiego nastawienia auto­
rów przekazów107. W  tej kwestii szczególnie wyraźnie rysują się 
postaci Pálna-Tókiego oraz Sigvaldiego. Energia widoczna w  ich 
poczynaniach przeciwstawiona jest opieszałości lub nawet bier­
ności, które charakteryzują władcę.

Zadziwiający brak zdecydowanej postawy Haralda wobec 
Swena, który domaga się, aby król uznał go za swego syna, czy 
też łatwość, z jaką Sigvaldi doprowadził do porwania Swena i wy­
wiezienia go do Jomsborga, oddają to, co o dynastii myślał autor 
sagi. Król duński zdaje się odwlekać podjęcie wiążących decyzji 
poprzez wyposażanie Swena w wojsko i pozwalanie mu na najaz­
dy. Harald nie robi zupełnie nic, gdy Swen grozi, że będzie ata­
kował nawet Danię, jeśli ojciec nie spełni jego oczekiwań. Z kolei 
motyw uprowadzenia Swena Widłobrodego uwypukla naiwność 
władcy oraz całkowitą bezradność wobec pełnego werwy, prze­
biegłego i  zdecydowanego Sigvaldiego. Król zdołał zareagować 
dopiero później, posługując się podstępem, by dokonać zemsty 
za porwanie. Odnosi się wrażenie, że bohaterowie sagi właśnie 
poprzez swoją sławę i znaczenie mieli to zdecydowane nastawie­
nie czynić bardziej wiarygodnym108.

Nie sposób pominąć faktu, który intrygował pokolenia bada­
czy, że legenda o Jomsborgu odwołuje się do czasów, w których – 
o  czym wiemy nie tylko dzięki przekazom pisanym, lecz także 
dzięki wynikom badań archeologicznych  – Wolin znajdował się 
u  szczytu rozwoju gospodarczego i  politycznego znaczenia. Co 

107  Por. J. Jesch, History in ‘Political sagas’, „Medium Aevum” 1993, vol. 62, 
no. 2, s. 210–220; Torfi H. Tulinius, The Matter of the North…, s. 191–216; S. Aal­
to, Band of Brothers – The Case of the Jómsvikings, „Średniowiecze Polskie i Po­
wszechne” 2009, t. 1, s. 80–99.

108  J. Morawiec, Wolin…, s. 148–150.



83

1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 

więcej, przełom X i XI wieku to czas, kiedy w Wolinie szeroko ro­
zumiany element skandynawski był najlepiej widoczny i  najbar­
dziej wyrazisty.

Wiele wskazuje na to, że ta sytuacja przyczyniła się do wi­
docznej w  sagach i  kronikach skandynawskich tendencji do 
uproszczonego i  jednostronnego patrzenia na Słowiańszczyznę 
(Vindland) przez pryzmat Jomsborga. Wynikająca z  utrzymy­
wanych kontaktów gospodarczych znajomość grodu nad Dziw­
ną w  naturalny sposób kazała sprowadzać wszelkie informacje 
o  Słowianach do wspólnego mianownika, jakim był właśnie le­
gendarny gród. Nieważne, czy odpowiadało to rzeczywistości. 
Także wyniki badań archeologicznych każą wierzyć, że w  Skan­
dynawii powszechnie wiedziano, gdzie leżał Jomsborg.

To proste skojarzenie, Vindland = Jomsborg, z  jednej strony 
dodawało danej narracji posmak wiarygodności, z  drugiej stro­
ny czyniło z  Wolina „wizytówkę”, która jak w  soczewce skupia­
ła całą wiedzę Skandynawów o  Słowiańszczyźnie. Jeśli weźmie­
my pod uwagę przodującą rolę Wolina, szczególnie w  X  wieku, 
w wymianie handlowej ze Skandynawią, taka sytuacja nie może 
dziwić. Znajomość grodu nad Dziwną w  Skandynawii  – rezultat 
regularnych, a  okresowo nawet intensywnych kontaktów poli­
tycznych i  handlowych  – mogła wpłynąć na kształtowanie się 
jego legendy i  umieszczenie siedziby słynnej drużyny właśnie  
w Jomsborgu.

Wyżej była mowa o  aktywności politycznej króla Danii Ha­
ralda Sinozębego, który poprzez kontrolowanie ośrodków wy­
miany dalekosiężnej, takich jak Hedeby czy Kaupang w  Norwe­
gii, mógł skutecznie rozszerzać swoje wpływy. Na swój sposób 
Saga o  Jomswikingach może być traktowana jako dalekie echo 
podobnych działań podejmowanych przez tego władcę w rejonie 
ujścia Odry z Wolinem na czele. Stąd wydaje się, że należy przy­
znać rację Słupeckiemu, który już jakiś czas temu postulował, że 
do skojarzenia wojowników Haralda z Jomsborgiem mogło dojść 



84

Wstęp

pod wpływem panowania króla Danii nad rejonem ujścia Odry  
w latach 967–1007109.

Z  pewnością nie był to czynnik jedyny, choć niewątpliwie 
dość istotny. Niemniej, do niego zdają się nawiązywać wyniki 
badań Stanisławskiego w  wolińskiej dzielnicy Ogrody. Ujawnio­
ny w  trakcie wykopalisk zespół zabytków jest dość różnorodny, 
jeśli weźmiemy pod uwagę funkcjonalność owych przedmio­
tów, jak również materiały, z  których zostały wykonane110. Co 
jednak łączy owe zabytki, to wspólny horyzont chronologiczny 
oraz fakt dekorowania ich stylami Borre, Mammen i  Ringerike. 
Zbiór ten, obok innych wytworów kultury materialnej odkry­
tych w  Wolinie, wskazuje na mniej lub bardziej bezpośrednie 
oddziaływania skandynawskich elit w  Wolinie na przełomie   
X i  XI  wieku. Bardzo możliwe, że były one efektem okresowe­
go wzrostu wpływów duńskich w  grodzie nad Dziwną. W  tym 
względzie możemy mówić o intrygującej korelacji między treścią 
legendy a  przejawami kultury materialnej, świadczącej o  złożo­
ności i  żywotności procesu skutkującego powstaniem legendy  
o Jomswikingach111.

Nawiązując do postulowanych już dawno prób postrzegania 
wczesnośredniowiecznego Wolina jako kolejnego grodu typu 
trelleborskiego, należy wyraźnie podkreślić, że poszukiwanie 
śladów warownej twierdzy opisanej w  Sadze o  Jomswikingach 
jawi się jako zupełnie bezcelowe. Warownia była wytworem wy­
obraźni autorów skandynawskich  – zapewne głównie islandz­
kich  – którzy jednakowoż nie widzieli nic zdrożnego w  tym, 
aby imponujących rozmiarów twierdzę wikingów określić mia­

109  L.P. Słupecki, Jómsvikingalog, Jómsvikings, Jomsborg/Wolin…, s. 58.
110  Wśród zabytków wymienić można: filitowe osełki, fragmenty naczyń 

ze steatytu, drewniane i  rogowe rękojeści noży i  oprawki, drewniane, rogowe 
i  kościane zawieszki, rogowe i  drewniane szpile, grzebienie oraz pochewki do 
grzebieni, drewniane i kościane łyżki czy metalowe zapinki i zawieszki.

111  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 225–227.



85

2. Tradycja rękopiśmienna, redakcje sagi i jej chronologia 

nem, pod którym Skandynawowie znali także, a  może przede 
wszystkim, tętniący życiem ośrodek handlowo-rzemieślniczy  
nad Dziwną.

Wątpliwości w  tym ostatnim zakresie zdaje się rozwiewać 
przekaz Sagi o potomkach Knuta. Jej autor użył tej samej nazwy 
na określenie i  warowni założonej przez Haralda Sinozębego, 
i  miasta, które w  latach  70. najeżdżał Waldemar  I. Wydaje się, 
że lektura tej sagi stanowi pośredni, ale silny dowód na to, że 
legenda o  Jomsborgu mogła się zrodzić między innymi dlatego, 
że miasto nad rzeką Dziwną miało tak silne i  różne powiązania 
z Północą, zarówno w okresie swojej świetności  (X–XI wiek), jak 
i  w  czasie, gdy z  jednej strony o  jego randze decydowały inne 
czynniki (siedziba księcia, siedziba biskupa), a z drugiej – na Pół­
nocy rozpoczynał się proces spisywania tradycji, w której to miej­
sce i ludzie z nim związani odgrywali doniosłą rolę (XII wiek).

2. Tradycja rękopiśmienna,  
redakcje sagi i jej chronologia

S
aga zachowała się w  kilku manuskryptach. Najstarszy 
z  nich to powstały w  Islandii AM  291  4to, datowany na 
drugą połowę  XIII  wieku, być może będący kopią starszej 

wersji. Rękopis zawiera redakcję sagi, którą uznaje się za najbar­
dziej kompletną (dalej:  291), mimo że stan zachowania samego 
manuskryptu nie pozostawia wątpliwości, iż nawet ona nie jest 
pełna112. Z  tego też powodu niemal tę samą wersję, wplecioną 
w przekaz Óláfs saga Tryggvasonar, znajdujemy także w sporzą­
dzonym około 1387 roku kodeksie Flateyjarbók. Saga przetrwała 

112  ÍF  33, s.  xxvii–xxviii; A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Intro-
duction…, s.  25; Torfi H.  Tulinius, The Matter of the North…, s.  29; J.  Jesch, 
Jómsvíkinga Sǫgur and Jómsvíkinga Drápur. Texts, Contexts and Intertexts, 

„Scripta Islandica” 2014, vol. 65, s. 81–82.



86

Wstęp

również w  manuskrypcie znanym jako Codex Holmianus  7  4to, 
który powstał w  pierwszej połowie  XIV  wieku. Zawarty tam 
tekst (St7) składa się z dwóch podstawowych wątków sagi, które 
jednak zostały znacząco skrócone. Tekst sagi znajduje się także 
w rękopisie oznaczonym jako AM 510 4to, który jak się dziś uwa­
ża, powstał około połowy  XVI  wieku. Pochodząca z  niego re­
dakcja sagi  (510) jest niepełna  – nie porusza wątku dotyczącego 
królów Danii. W latach 1592–1593 Arngrímur Jónsson sporządził 
kolejną redakcję sagi, tym razem po łacinie, przy czym przyjmuje 
się, iż bazował na starszym rękopisie, powstałym być może nawet 
wcześniej niż najstarsze znane redakcje113.

Wśród badaczy panuje niemal zgodna opinia, że zachowane 
redakcje sagi oraz teksty pokrewne oparte były na starszej lub 
starszych wersjach opowieści114. W  swoich studiach nad trady­
cją rękopiśmienną sagi Megaard wskazywał wręcz na istnienie 
trzech odrębnych redakcji, z  których jedna stanowiła bazę prze­
kazu Saxo Gramatyka, a pozostałe dwie dały podstawę zarówno 
zachowanym redakcjom sagi, jak i  tekstom pokrewnym. Znane 
do dziś redakcje sagi, zawarte w poszczególnych manuskryptach, 
zdaniem Megaarda mogły powstać niezależnie od siebie, lecz nie­
mal jednocześnie, być może jeszcze przed końcem XII wieku115.

Ustalenia norweskiego badacza poddały krytyce Finlay 
i  Þórdís Edda. W  ich opinii ciężko stwierdzić, która z  zachowa­
nych redakcji sagi jest najstarsza. Ponadto różnice między nimi są 
na tyle duże, że trudno określić tutaj zależności. Niewykluczone 
bowiem, że powstawały niezależnie od siebie, na podstawie nie­
znanych nam starszych źródeł. Co więcej, zdaniem Finlay i Þórdís 
Eddy należy mówić przede wszystkim o dwóch tradycjach zacho­

113  Flateyjarbók I, s.  96–106, 153–205; ÍF  33, s.  27–32; A.  Finlay, Þórdís 
Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 25–26; J. Megaard, Studier…, s. 128–129.

114  J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 82.
115  J. Megaard, Studier…, s. 172–179.



87

2. Tradycja rękopiśmienna, redakcje sagi i jej chronologia 

wania legendy o Jomsborgu. Pierwsza z nich reprezentowana jest 
przez sagi królewskie, gdzie wybrane motywy legendy stanowią 
część większych narracji o  dziejach władców skandynawskich. 
Druga tradycja odnosi się do zachowanych redakcji sagi, które 
wskazują na chęć wyodrębnienia legendy o  Jomsborgu i  tamtej­
szych wikingach jako osobnej opowieści116. Jak z kolei podkreśla 
Judith Jesch, owe dwie tradycje reprezentowały wersje legendy, 
które znacząco różniły się między sobą, w związku z czym nawet 
trudno uznać je za „oryginalną” wersję sagi117.

Pomimo tego, że wszystkie zachowane redakcje sagi referują 
mniej więcej tę samą historię, występują między nimi kompozy­
cyjne i stylistyczne różnice. Redakcja 510 pozbawiona jest tego, co 
określa się umownie pierwszą częścią sagi, czyli wątku duńskich 
królów. Redakcja  St7 cechuje się daleko posuniętą skrótowością 
i często postrzegana jest jako „streszczenie” redakcji 291. W swo­
ich badaniach nad poszczególnymi redakcjami sagi Finlay i Þórdís 
Edda zwracają uwagę na to, że autor redakcji  St7 dokonywał in­
tencjonalnych skrótów w  tekście sagi, co skutkowało znacznie 
łagodniejszym wizerunkiem duńskich władców, przede wszyst­
kim Haralda Sinozębego, zwłaszcza w  stosunku do redakcji  291. 
Badaczki podkreślają też, że redakcję  510, najpewniej najmłod­
szą z  zachowanych wersji sagi, cechuje tendencja do rozwijania 
i uzupełniania poszczególnych motywów o dodatkowe elementy, 
które miały uczynić opisywaną historię nie tylko pełniejszą, lecz 
także bardziej zrozumiałą118. Co więcej, niektórzy zwracają uwa­
gę na to, że pewne elementy w narracji 510, nieobecne w innych 
redakcjach, mogą stanowić ślad istnienia wcześniejszej wersji 
sagi, na której 510 została oparta119.

116  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 27–29.
117  J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 83.
118  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 49–58.
119  Bjarni Aðalbjarnarson, Om de Norske Kongers Sagaer, Jakob Dybwad, 

Oslo 1937, s. 214.



88

Wstęp

Dywagacje na temat relacji między poszczególnymi redak­
cjami sagi, jak również ich miejsca w  rozwoju legendy świadczą 
o  płynności i  żywotności historii o  wikingach z  Jomsborga. Po­
szukiwania „pierwotnej” wersji sagi być może nigdy nie zakoń­
czą się sukcesem, ale liczba redakcji, ich charakterystyka oraz 
ich wzajemne zależności i  niezależności intertekstualne wska­
zują na możliwość dostosowywania przekazu do  odpowied­
niego odbiorcy i  okoliczności. W  swoim zasadniczym zrębie 
legenda była na tyle atrakcyjna, że warta literackiego upamięt­
nienia. Jednocześnie, ze względu na wielość wątków, postaci 
i wydarzeń, jej treść podlegała modyfikacjom. Te zaś z pewnością  
pojawiały się zarówno w  ustnym obiegu legendy, jak i  na etapie  
jej spisywania.

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

S
aga o  wikingach z  Jomsborga cieszyła się ogromnym zain­
teresowaniem w  XIX  wieku. Kolejne wydania i  tłumacze­
nia na angielski, szwedzki, niemiecki i  łacinę umożliwiły 

nie tylko badaczom, lecz także szerszej publiczności zapoznanie 
się z  przygodami legendarnych wojowników. Co ciekawe, rów­
nież w  Polsce była ona znana co najmniej od początku  XIX  wie­
ku. Józef Wybicki pisał o  tej sadze już w  1804  roku w  drugim 
tomie esejów Moje godziny szczęśliwe, przedstawiając w  sposób 
dość szczegółowy wybrane fragmenty i  sceny, a  także przepro­
wadzając na przykładzie wikingów analizę ludzkiej natury120. 
Można się domyślać, że znane mu były wspominane niżej XVIII- 

-wieczne dysertacje łacińskie z  1707 i  1734  roku, jak również, 
być może, praca w  języku niemieckim z  1776  roku. Nie ma wąt­

120  J. Wybicki, Moie godziny szczęśliwe, t. 2, u Wilhelma Bogumiła Korna, 
Wrocław 1806.



89

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

pliwości, że jest to najwcześniejsza polska wzmianka o  sadze  
o wikingach z Jomsborga.

W  Skandynawii wzrost zainteresowania sagami i  literaturą 
staronordycką miał swoje źródła w  kulturowo-patriotycznym 
nurcie gotycyzmu, który gloryfikował i  heroizował czasy wikin­
gów. Prąd ten szczególnie wyraźnie rozwijał się w Szwecji, będąc  
próbą ożywienia narodowej tożsamości poprzez odwołania  
do legendarnej przeszłości w odpowiedzi na utratę znaczenia po­
litycznego. Autorzy, łącząc mityczną przeszłość z romantycznymi 
ideałami, starali się stworzyć nowe poczucie wspólnoty narodo­
wej i  wzmacniać narodową dumę121. Zainteresowanie to zaowo­
cowało edycjami sag, między innymi wyróżniającą się spośród 
innych redakcji z  tego okresu dwujęzyczną Jomswikinga-Sagan, 
eller Historia om Kämparne från Jomsborg z 1815 roku.

Chciałoby się powiedzieć, że XIX  stulecie to  wiek Sagi 
o  Jomswikingach, patrząc na spektrum XIX-wiecznych edycji,  
reprezentujących wszystkie zachowane manuskrypty.

Poniższe zestawienie bazuje między innymi na danych zebra­
nych i  przedstawionych w  sporządzonej w  1910  roku przez Hall­
dóra Hermanssona bibliografii sag królewskich i  pokrewnych122, 
danych Biblioteki Narodowej w  Reykjavíku123 oraz informacjach 
zawartych we wstępie do angielskiego wydania Sagi o Jomswikin-
gach z 2018 roku124.

121  M.  Żmuda-Trzebiatowska, Fran göticism till ‘det svenska folklynnet’. 
Om äldre traditioner i  svensk identitetsforskning, „Folia Scandinavica Posna­
niensia” 2003, t. 7, s. 145–159.

122  H.  Hermannsson, Bibliography of the Sagas of the Kings of Norway 
and Related Sagas and Tales, Ithaca, New York 1910, s. 34–39.

123  Landbókasafn Íslands – A Bibliography of Saga Translations, https://
sagas.landsbokasafn.is/ [dostęp: 9.09.2024].

124  The Saga of the Jómsvikings: A  Translation with Full Introduction, 
transl.  A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Medieval Institute Publications,  
Kalamazoo 2018.

https://sagas.landsbokasafn.is/
https://sagas.landsbokasafn.is/


90

Wstęp

Wydania oparte na Codex Holmianus – Holm perg:
1.	 Jómsvíkinga saga útgefin eptir gamalli kálfskinnsbok í  hinu 

konúngliga bokasafni í  Stockhólmi. Kaupmannahöfn  1824. 
Niekompletna edycja z kopii Holm perg.

2.	 Jómsvíkinga saga efter skinnboken No.  7, 4to å kungl. biblio-
teket i Stockholm utgifven af Gustav Cederschiöld. Lund 1875. 
(Acta Universitatis Lundensis. 1874. XI. 3).

Wydania oparte na AM 291:
1.	 W: Fornmanna sögur, eptir gömlum handritum útgefnar 

að tilhlutun hins Norræna fornfræða fèlags. XI  Bindi: 
Jómsvíkíngasaga ok Knytlínga með tilheyrandi þáttum. 
Kaupmannahøfn 1828.

2.	 Jómsvíkinga saga efter Arnamagnæanska handskriften 
No. 291, 4to i diplomatariskt aftryck utgifven af Carl af Peter-
sens. København 1882.

3.	 Jómsvíkinga saga. Út.  Ólafur Halldórsson, Prentsmiðja Jóns 
Helgasonar. Reykjavík 1969.

4.	 Jómsvíkinga saga. Út.  Þorleifur Hauksson, Marteinn Helgi 
Sigurðsson. Íslenzk fornrit  XXXIII. Hið íslenzka fornritafélag. 
Reykjavík 2018.

Wydania oparte na Flateyjarbók:
1.	 Jómsvíkinga Þaattr. W: Saga Olafs Tryggvasonar. Skalholl­

te 1689.
2.	 Jómsvíkinga Þaattr. W: Flateyjarbók. I. Kristjania 1860.

Wydania oparte na AM 510:
1.	 Jomswikinga-Sagan, eller Historia om Kämparne från Joms-

borg. På Islåndska och Swenska, redigerad och öwersatt af 
Magnus Adlerstam. Stockholm  1815. Tekst sagi oparty na pa­
pierowej kopii AM 510 – AM 288 4to, autor edycji korzystał też 
z Holm perg.



91

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

2.	 Jómsvíkinga saga (efter Cod. AM.  510.  4to) samt Jómsvíkin-
ga drápa utgifna af Carl af Petersens. Lund  1879. Edycja 
Jómsvíkinga drápa z GKS 2367 4to i AM 61 fol.

Przekład duński:
1.	 Jómsvíkinga Saga. Efter den islandske Grund skrift oversat af 

Carl Christian Rafn. Kjöbenhavn 1824. (Holm perg).
2.	 Jómsvíkinga Saga og Knytlinga tilligemed Sagabrud stykker 

og Fortællinger vedkommende Danmark, udgivne af det Kon-
gelige Nordiske Oldskrift-Selskab, oversatte af Carl Christian 
Rafn. Kjöbenhavn 1829. (AM 291).

3.	 Jomsvikingerne. W: Sagaer fortalte af Brynjolf Snorrason og 
Kristian Arentzen. I Bindi. Kjöbenhavn 1849.

4.	 Jomsvikingerne. Skildringer fra Nordens Sagntid ved Fr. Win-
kel Horn. Med Illustrationer og Vignetter af L.  Moe. Kjöben­
havn 1895.

Przekład angielski:
1.	 The Vikings of the Baltic. A Tale of the North in the Tenth Cen-

tury. By G. W. Dasent. I.–III. London 1875.
2.	 The Joms-Vikings. The Icelandic Saga retold by John B.  Miller. 

W: Scandinavia, A Monthly Review. Chicago 1885.
3.	 The Story of the Jomsvikings. From the Danish of Fr. Winkel 

Horn. Englished by Rasmus B. Anderson. Illustrated by L. Moe. 
W:  International. An Illustrated Monthly Magazine. Chica­
go 1896.

Przekład niemiecki:
1.	 Geschichte der Freibeuter von Jom [übers.  L.  Giesebrecht]. 

W: Neue Pommersche Provinzialblåtter herausgg. von L. Giese-
brecht und J. C. L. Haken. I. Bd. Stettin 1827.

2.	 Die Geschichte Palnatokis und der Jomsburger nach der jüng-
sten altnordischen Bearbeitung erzåhlt von Ferdinand Khull. 



92

Wstęp

Separatabdruck aus den Jahresberichten des k.  k.  zweiten  
Staats-Gymnasiums pro 1891 und 1892. Graz 1892. (AM 510).

Przekład łaciński:
1.	 Encomium in piratas Jomenses, auctore Bjarnio episcopo. 

W: Scripta historica Islandorum de rebus gestis veterum Bore-
alium. XI. Wersja Sveinbjörna Egilssona 1842. (AM 291).

2.	 Jómsvíkinga-saga i  latinsk Oversættelse af Arngrim Jonsson. 
Udgiven af A. Gjessing. Kristiansand 1877.

Przekład szwedzki:
1.	 Magnus Adlerstam, Stockholm 1815 (zob. wyżej).
2.	 Jómsvíkingarnes Saga. W: Från Vikingatiden. Ny följd fornnor-

diska sagor i svensk bearbetning af A. U. Bååth. Med original 
illustrationer af Jenny Nyström-Stoopendahl. Stockholm 1888.

Przekład czeski:
1.	 Sága o jómských vikinzích. Přel. M. Novotná. Praha 2025.

Co ciekawe, w samej Islandii saga ta nie cieszyła się większym 
zainteresowaniem, czego dowodzi stosunkowo późne wydanie 
pierwszej jej edycji w 1969 roku przez Ólafa Halldórssona.

Poza edycjami i  przekładami saga pojawia się też w  pra­
cach naukowych i  opracowaniach, z  których najstarsze sięgają  
XVIII wieku125.

125  Przykładowo: C.W.  Haken, Historisch-critische Untersuchung sämmt-
licher Nachrichten von der ehemaligen, auf pommerschen Küste befindlich 
gewesenen und so hoch berühmten Seestadt Jomsburg, Verlegts Christian Gott­
lieb Proft, Leipzig–Copenhagen  1776; A.  Schwartz, Commentatio critico-histo-
rica de Jomsburgo, Pomeraniae Vandalico-Svevicae inclyto oppido, Höpfnerus, 
Gryphiswaldæ  1734; Þormóður Torfason, Trifolium historicum seu dissertatio 
historico-chronologico-critica, de tribus potentissimis Daniæ regibus…, Johan 
Melchior Lieben, Hafniæ 1707.



93

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

Do popularności sagi na świecie z  pewnością w  największej 
mierze przyczyniły się przekłady. Tłumacze, często z zapleczem 
naukowym, odpowiadali na potrzeby odbiorców  – badaczy, pa­
sjonatów i czytelników w różnym wieku, dla których kontakt z li­
teraturą staronordycką w przekładzie często stawał się inspiracją 
do dalszego zgłębiania tajników kultury krajów Północy.

Najstarszym angielskim opracowaniem Sagi o Jomswikingach 
jest The Vikings of the Baltic. A  Tale of the North in the Tenth 
Century z  1875  roku, autorstwa Sir George’a  Webbe’a  Dasenta, 
który relację sagi traktuje jak źródło historyczne. We wstępie do 
pierwszego tomu pisze:

The events related in the following story are in the main histori­

cal. It cannot be gainsaid that towards the close of the tenth cen­

tury a  formidable free company of Vikings, or searovers, had es­

tablished themselves, under laws of their own, in an impregnable 

fortress on the shore of the Baltic, at the mouth of the Oder126.

Według autora „nie da się zaprzeczyć” temu, że Jomswikin­
gowie istnieli, że warownia stała u ujścia Odry, prawdopodobnie  
na Wolinie, i że wikingowie z Jomsborga mieli wpływ na najważ­
niejsze wydarzenia historyczne swoich czasów. Taki pogląd był 
powszechny w XIX-wiecznych studiach nad sagami, lecz później­
si badacze stopniowo odstępowali od tego przekonania, uznając – 
przynajmniej częściową – fikcyjność sag.

W  kolejnych stuleciach saga została trzykrotnie w  całości 
przetłumaczona na język angielski: przez Normana Blake’a127 
i przez Lee M. Hollandera128 w połowie XX wieku, a kilkadziesiąt  

126  G.W. Dasent, The Vikings of the Baltic. A Tale of the North in the Tenth 
Century, vol. 1, Chapman & Hall, London 1875, s. III.

127  The Saga of the Jomsvikings, transl.  N.F.  Blake, Thomas Nelson and 
Sons, London 1962.

128  The Saga of the Jómsvíkings, transl.  L.M.  Hollander, University  
of Texas Press, Austin 1955.



94

Wstęp

lat później przez Alison Finlay i  Þórdís Eddę Jóhannesdóttir129. 
Oba pierwsze tłumaczenia korzystają ze skróconego tekstu 
z Holm perg 7 4to, natomiast najnowsze opiera się na najstarszym 
zachowanym manuskrypcie – AM 291 4to. Ponadto w 1930 roku 
opublikowane zostały rozdziały XIII i XIV wersji z AM 291 w prze­
kładzie Margaret Ashdown130, a  w  1935  – przetłumaczone sny 
króla Gorma, w  pracy Georgii Dunham Kelchner Dreams in Old 
Norse Literature and Their Affinities in Folklore131.

Po niemiecku, oprócz wymienionych powyżej edycji, 
w  1875  roku opublikowane zostały przekłady fragmentów 
sagi w  antologii Die  National-Literatur der Skandinavier 132, 
a w 1924  roku, w ramach serii wydawniczej Thule, saga ukazała 
się w tomie 19 Die Geschichten von den Orkaden, Dänemark und 
der Jomsburg jako Die  Geschichte von den Seekriegern auf Joms-
burg w  przekładzie Waltera Baetkego133. Tłumaczenie Baetkego 
wydano ponownie w  1966134 i  1978  roku135, a  także w  1980  roku 
w  zbiorze Der  Wikinger Fahrten und Abenteuer 136. W  1995  ro- 
ku ukazał się tom Island Sagas, drugie wydanie Thule. Isländis-

129  The Saga of the Jómsvikings…, transl.  A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhan­
nesdóttir…

130  M.  Ashdown, English and Norse Documents Relating to the Reign of 
Ethelred the Unready, Cambridge University Press, Cambridge 1930, s. 184–189.

131  G.  Dunham Kelchner, Dreams in Old Norse Literature and Their Affi-
nities in Folklore: With an Appendix Containing the Icelandic Texts and Transla-
tions, Cambridge University Press, Cambridge 1935.

132  A.E.W. da Fonseca, Die National-Literatur der Skandinavier. Eine pro-
saische und poetische Anthologie aus den besten nordischen Schriftstellern, mit 
erläuternden kritischen und biographischer Notizen  […] Erster Band. Die altnor-
dische Literatur, Verlag von Gustav Hempel, Berlin 1875, s. 154–159.

133  Die geschichten von den Orkaden, Dänemark und der Jomsburg, 
übers. und Hrsg. W. Baetke, Bd. 19, Eugen Diederichs, Jena 1924, s. 393–436.

134  Reprint wydania z 1924 roku.
135  Thule. Isländische Sagas: Historische Fahrten und Abenteuer, 

übers. W. Baetke, F. Niedner, Bd. 2, Diederichs, Düsseldorf–Köln 1978.
136  Der Wikinger Fahrten und Abenteuer, Hrsg. E. Ulbrandson, Diederichs, 

Jena 1980.



95

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

che Sagas z 1978 roku, zawierający między innymi przekład sagi 
o Jomswikingach Baetkego137.

W języku duńskim w XIX wieku, oprócz wymienionych powy­
żej, ukazały się fragmenty sagi w  zbiorze Udvalgte sagastykker 
w przekładzie Gríma Thomsena138. Z przekładów XX-wiecznych 
należy wymienić edycję z 1964 roku pod redakcją H.M. Berga na 
podstawie tłumaczenia Carla Christiana Rafna, a  także nowsze 
tłumaczenie Helle Jensen i Helle Degnbol z 1978139.

W  1895  roku w  Sztokholmie ukazał się tom Från Nordens 
forntid (Z pradziejów Północy) autorstwa Agnes Ekermann z  ilu­
stracjami Jenny Nyström-Stoopendaal, zawierający opracowanie 
Jómsvíkinga sagikerman140. Autorka pisze we wstępie:

Celem niniejszego wydania sag jest sprawienie, aby szersza pub­

liczność, przede wszystkim dojrzała młodzież, mogła zaznajomić 

się z niektórymi ze skarbów naszego dziedzictwa, i dzięki temu, 

choć w niewielkim stopniu, przyczynienie się do patriotycznego 

przebudzenia naszego narodu141.

Ekermann nazywa opublikowane w  tym tomie sagi bear-
betningar, „przeróbkami” skróconymi na potrzeby szwedzkiego 
wydania, ale jednocześnie wiernymi oryginałom. Podobny cel 
przyświecał Katarinie Dalström, która zwróciła się do młodszego 

137  U.  Diederichs, W.  Baetke, F.  Niedner  et  al., Island Sagas, Diederichs, 
München 1995.

138  Grímur Thomsen, Udvalgte sagastykker, Klein, Kjøbenhavn  1846, 
s. 13–23.

139  Jomsvikingernes saga. Harald Blåtand, Svend Tveskæg og vikingerne 
i Jomsborg, overs. H. Jensen, H. Degnbol, G.E.C. Gad, København 1978.

140  A. Ekermann, Från Nordens forntid, Norstedt, Stockholm 1895.
141  Ibidem, s.  I: „Afsikten med dessa sagors utgifvande är att göra en 

större allmänhet, framför allt den mogna ungdomen, bekant med några af vårt 
forntidsarfs skatter och därmed i någon ringa mån söka bidraga till vårt folks fos­
terländska väckelse”.



96

Wstęp

czytelnika, publikując opracowanie wyboru sag dla dzieci i  mło­
dzieży Nordiska hjältesagor 142. Przekłady Alberta Ulrika Bååtha 
ukazały się ponownie w 1925 roku nakładem wydawnictwa Bon­
nier, w wersji zmodernizowanej językowo przez Emila Olsona143. 
Tłumaczenie Bååtha znalazło się również w  piewszym tomie 
Fornnordiska sagor z 2020 roku144.

Norweskich edycji sagi o  wikingach z  Jomsborga jest zaska­
kująco niewiele. W 1910 roku zostało opublikowane opracowanie 
przeznaczone dla młodszych czytelników w  norweskim języku 
bokmål145. W drugim z oficjalnych języków Norwegii, nynorsk, na 
uwagę zasługuje dwujęzyczna edycja Alberta Joleika, Soga um 
Jomsvikingarne, również z 1910 roku146. Autor jako źródło wybrał 
Codex Holmianus, argumentując we wstępie, że wersję tę wyróż­
nia „czysty język”, styl i zwięzłość treści:

Spośród wszystkich pięciu sag to Księga Sztokholmska wydaje 

się najlepsza. Wyróżnia się wyjątkowo czystym językiem i  do­

brym stylem. Jest bardziej zwięzła niż pozostałe, ale prawie za­

wsze dowiadujemy się z niej tyle samo, co z innych147.

Joleik korzystał z  edycji Cederschiölda z  1875 roku, ale pi­
sownia w  jego wydaniu została znormalizowana. Autor edycji 

142  A.M.K.  Dalström, Nordiska hjältesagor, berättade för barn och ung-
dom af Kata Dalström, Beijers bokförlagsaktiebolag, Stockholm 1905.

143  Isländska sagor, red.  E.  Olson, övers.  A.U.  Bååth, Bonnier, Stock­
holm 1925.

144  Fornnordiska sagor. Första samlingen, Ulwencreutz Media, Stock­
holm 2020.

145  A.  Bugge, Fortællingen om Sigurd Favnesbane: norrøne heltesagn og 
eventyr, Gyldendal, Kristiania–Kjøbenhavn 1910.

146  Soga um Jomsvikingarne. Gamalnorsk grunntekst og nynorsk 
umsetjing ved Albert Joleik, overs. A. Joleik, Det Norske Samlaget, Oslo 1910.

147  Ibidem, s.  I: „Av alle fem sogorne er det Stokkholmsboki som synest 
vera den beste. Ho skil seg ut med serlaga reint maal og god stiling. Ho er knap­
pare enn hine, men ein fær mest alltid vita like mykje korsomer”.



97

3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia

oprócz publikacji Cederschiölda wymienia wśród swoich źródeł 
pierwszy tom zbioru poezji skaldycznej pod redakcją Finna Jóns­
sona, Den norsk-islandske skjaldedigtning148. Przekład Joleika był 
wznawiany jeszcze dwukrotnie, w 1931149 i w 1991 roku150. W tym 
ostatnim wydaniu został dodatkowo zrewidowany przez Steina 
Ugelvika Larsena.

Oprócz powyższych edycji, opracowań i  przekładów saga 
została przetłumaczona na języki: fiński (przez Sirpę Aalto  
w  2019  roku)151, francuski (przez Régisa Boyera, 1982, prze- 
druk w 2012 roku)152 i włoski (przez Alessandra Mari Catani)153.

Polskiego czytelnika zainteresuje z  pewnością fakt, że Jóms- 
víkinga saga pojawiła się także na polskim rynku, jako Saga o wi- 
kingach z  Jom w  przekładzie Jana Wołuckiego154 oraz Saga  
o  wikingach z  Jomsburga Henryka Pietruszczaka155. Jednak na­
leży tu zwrócić uwagę, że tłumaczenie Wołuckiego jest pośred­
nie  – nie ze staroislandzkiego, lecz z  duńskiego wydania Rafna,  
a przekład Pietruszczaka nie jest edycją źródłową i wykazuje po­
ważne braki redakcyjne.

148  Den norsk-islandske skjaldedigtning, bd.  1, ved.  Finnur Jónsson, Ro­
senkilde og Bagger, København–Kristiania 1908. Tom był wielokrotnie wznawia­
ny, najnowsze wydanie to: Den norsk-islandske skjaldedigtning, bd. 1, ved. Finnur 
Jónsson, Heimskringla Reprint BoD – Books on Demand 2022.

149  Soga um Jomsvikingane, overs. A. Joleik, Norske samlaget, Oslo 1931.
150  Soga um Jomsvikingane, red.  S.U.  Larsen, overs.  A.  Joleik, Hareid Hi­

storielag, [s.l.] 1991.
151  Jómin saaren viikinkien saaga, kääntäjä  &  toim. S.  Aalto, Atrain   

& Nord, Kemi 2019.
152  Vikings de Jómsborg. Jómsvíkinga saga, éd. G. Bernage, trad. R. Boyer, 

Heimdal, Bayeux 1982; Sagas légendaires islandaises, éd. J. Renaud, trad. R. Boyer, 
Anacharsis, Toulouse 2012.

153  I Vichinghi di Jomsborg e altre Saghe del Nord, trad., a cura di A. Mari 
Catani, Sansoni, Firenze 1982.

154  Saga o  wikingach z  Jom według Carla Christiana Rafna, z  jęz. duń. 
przetł. i koment. opatrzył J. Wołucki, Armoryka, Sandomierz 2011.

155  Księga królów Danii. Saga o wikingach z Jomsburga, tłum. H. Pietrusz­
czak, Henryk Pietruszczak, Zgorzelec 2016.



98

Wstęp

Niniejszy przekład jest edycją źródłową bazującą na rękopi­
sie AM  291  4to, opublikowanym jako edycja krytyczna w  serii  
Íslenzk fornrit156.

4. Relacje intertekstualne

H
istoria Jomswikingów przewija się także przez inne utwo­
ry prozaiczne, które powstały w średniowiecznej Skandy­
nawii. Należy do nich Brevis historia regum Dacie Svena 

Aggesena. Duński kronikarz ograniczył się w  tym aspekcie do 
przywołania Pálna-Tókiego. Możny ten, zdaniem autora, wsparł 
Haralda Sinozębego w  czasie buntu przeciw jego władzy, na cze­
le którego stanął królewski syn, Swen Widłobrody. Pálna-Tóki 
nie tylko służył Haraldowi radą w tym szczególnym okresie, lecz 
także zdecydował się porwać Swena i przywieźć go do Jomsborga, 
aby tam zmusić go do porozumienia z ojcem. W opowieści Svena 
Aggesena Jomsborg to miasto Słowian. Gdy przywieziono tam po­
rwanego Swena, mieszkańcy miasta chcieli go wpierw zabić, ale 
ostatecznie postanowili go uwolnić w zamian za potężny okup157.

W  przypadku Brevis historia… mamy do czynienia z  margi­
nalnym, acz znaczącym odwołaniem do legendy. Przekaz Svena 
Aggesena przedstawia Pálna-Tókiego w zupełnie innej roli. W po­
równaniu do Sagi o  Jomswikingach zmiany są drastyczne. Pálna­

-Tóki nie wspiera Swena Widłobrodego, na dodatek to on, a  nie 

156  Hið íslenzka fornritafélag (The Old Icelandic Text Society) to sto­
warzyszenie zajmujące się publikacją tekstów staroislandzkich, uznawane za 
standardowego ich wydawcę. Wydawnictwa stowarzyszenia wyróżniają się 
szczegółowymi wprowadzeniami i  obszernymi przypisami. Zostało ono założo- 
ne w  1928  roku, a  1933  roku uruchomiło serię publikacji średniowiecz- 
nej literatury islandzkiej pod nazwą Íslenzk fornrit (https://hib.is/fornrit/  
[dostęp: 1.09.2024]).

157  Sven Aggesen, s. 63–64.

https://hib.is/fornrit/


99

4. Relacje intertekstualne

Sigvaldi, dokonuje porwania królewskiego syna. Co więcej, Sven 
Aggesen łączy wątek porwania Swena Widłobrodego z  buntem 
przeciw Haraldowi, czego nie robi autor żadnego innego prze­
kazu opisującego oba wydarzenia158. Warto też odnotować, że 
autor Brevis historia… nie tłumaczy, kim był Pálna-Tóki czy też 
gdzie leżał Jomsborg, co można uznać za przejaw jego ocze­
kiwań względem odbiorców jego tekstu co do ich znajomości  
legendy o Jomsborgu.

Miejsce na legendę o  Jomsborgu w  znacznie szerszym wy­
miarze znalazło się w przekazie Gesta Danorum. Saxo Gramatyk  
uwzględnił jej poszczególne elementy w  księdze  X, która  
obejmuje czas rządów w  Danii Haralda Sinozębego. Saxo czyni 
króla Danii odpowiedzialnym nie tyle za założenie Jomsborga, ile 
za przejęcie kontroli nad Vindlandem i osadzenie w – jak można 
się domyślić – już funkcjonującym mieście (Julin) duńskiego gar­
nizonu. Według Saxo Gramatyka Julin to najbardziej uznane mia­
sto kraju Słowian, więc można przypuszczać, że Harald odniósł 
znaczący sukces, podporządkowawszy sobie zarówno gród, jak 
i  prowincję. To w  Julinie król Danii posadził Styrbjǫrna, co było 
efektem sojuszu między nimi obydwoma i co poprzedziło podjętą 
przez szwedzkiego królewicza nieudaną próbę odzyskania wła­
dzy w ojcowiźnie159.

W  tym samym fragmencie księgi  X Saxo przybliża inne po­
stacie związane z duńskim panowaniem w Julinie: Bo, Ulfa (Vlff), 
Karlshefniego  (Karlshefni) i  Sigvaldiego  (Siualdus)160. Dwóch 
z  nich łatwo utożsamić ze znanymi z  Sagi o  Jomswikingach 
Búim Tęgim i  Sigvaldim, pozostali dwaj (Ulf, Karlsevne) pozo­
stają dość tajemniczy, choć przekaz Gesta Danorum drugiego 

158  Por. J. Morawiec, Sveinn Haraldson…, s. 32–33.
159  Gesta Danorum, s. 686.
160  Gesta Danorum, s.  686. Saxo przyznaje w  tym miejscu, że zna tak­

że inne osoby związane z  drużyną, ale dla dobra czytelnika nie ma zamiaru  
ich wymieniać.



100

Wstęp

z  nich czyni dość znaczącym dla jomsborskiego wątku w  dziele  
Saxo Gramatyka.

W  kolejnych rozdziałach Saxo przywołuje wydarzenia zwią­
zane z  bitwą w  Hjǫrungavágr. Jego zdaniem doszło do niej z  po­
wodu buntu Hákona, tutaj syna poprzedniego króla Norwegii 
Haralda, przeciw duńskiej zwierzchności. Od początku do końca 
konfrontacja ta ukazana jest jako przejaw kontrowersji i  rywali­
zacji między Duńczykami i Norwegami. Według Saxo Gramatyka 
Harald nakazał Bo i Sigvaldiemu pomścić norweską zniewagę. Ci 
podjęli się tego zadania i  wyprawili się na Północ. Relacja Saxo 
w tym względzie zgadza się z przekazem sagi. Zwieńczeniem eks­
pedycji jest bitwa, którą Norwegowie wygrywają dzięki desperacji 
Hákona. Król bowiem poświęca w  ofierze swoim bogom dwójkę 
swoich synów, i czyni to bez skrupułów. Saxo, pisząc to, nie kry­
je swojego zdumienia i  dzieli się nim z  odbiorcami, pytając reto­
rycznie, czy ktokolwiek słyszał o  głupszym królu, gotowym po­
święcić synów dla swojego władztwa (patria)161.

Wywołana nadprzyrodzoną interwencją burza doprowadza 
do klęski Duńczyków, którzy zostali zmuszeni do odwrotu. Część 
z  nich, na czele z  Sigvaldim i  Karlshefnim, została pojmana. 
Obaj wodzowie wykazali się bohaterstwem wobec wizji śmierci. 
Hákon był pod ogromnym wrażeniem ich męstwa oraz sprytu, 
dlatego zaoferował im wolność, a  także miejsce w  swojej druży­
nie. Ci jednak stanowczo odmówili, powołując się na lojalność 
względem swojego władcy. Ostatecznie obaj zostali uwolnieni162.

Lektura Gesta Danorum nie pozostawia wątpliwości, że Saxo 
znał legendę w  formie zbliżonej do tej, którą zachowały redak­
cje sagi. Niemniej różnic jest wiele. Dotyczą one głównie kwestii 
szczegółowych, choć nie da się przejść obojętnie obok zupełnie 
innego wizerunku jarla Sigvaldiego, który w  przekazie Saxo sta­

161  Gesta Danorum, s. 690.
162  Gesta Danorum, s. 690–692.



101

4. Relacje intertekstualne

je się godnym naśladowania bohaterem. Dla autora Gesta Dano-
rum opowieść o tych wydarzeniach to dogodny przykład mogący 
uzupełnić jego narrację o  wyższości Duńczyków nad Norwega­
mi. Mimo że Bo i  Sigvaldi ponieśli klęskę, ich postawa w  norwe­
skej niewoli dowiodła ich wyższości nad północnymi sąsiadami, 
którzy nie byliby w  stanie odnieść zwycięstwa bez pomocy sił 
nadprzyrodzonych, a  których władca dopuścił się bezmyślnego 
i godnego potępienia czynu.

Do legendy o  Jomsborgu nawiązywali także twórcy innych 
sag islandzkich. Zalicza się do nich Oddr Snorrason, autor Sagi 
o Olafie Tryggvasonie. Mnich z Þingeyrar wspomina międy inny­
mi o ślubie jarla Sigvaldiego z  jedną z córek Búrizláfa, Ástríðr163. 
Jedna z  redakcji sagi (A) podaje, że w  czasie swoich rządów 
w  Vindlandzie Olaf Tryggvason odzyskał dla swojej małżon­
ki Geiry, córki Búrizláfa, Jomsborg164. Obie redakcje zawierają 
też zgrabne streszczenie wyprawy Jomswikingów do Norwegii, 
która zakończyła się ich klęską w  Hjǫrungavágr. Przekaz Odda 
koresponduje z  Sagą o  Jomswikingach, choć i  w  tym przypadku 
należy odnotować pewne różnice. Zdaniem mnicha z  Þingeyrar 
bitwa miała trwać trzy dni, a  względy Þorgerðr Hǫlgabrúðr jarl 
zapewnił sobie złożeniem jej w  ofierze nienazwanego z  imienia, 
mającego dziewięć lat syna. Oddr podaje, że w wyniku tego padło 
wielu Jomswikingów. Sigvaldi uciekł, a Búi pozostał, aby walczyć 
dalej. W obliczu klęski ten drugi wziął w ręce skrzynie ze złotem 
i wyskoczył za burtę165.

163  Redakcja S sagi, znana z rękopisu Stockh. perg. 4to nr 18, nie precyzuje, 
jak córka króla Słowian miała na imię, ani nie przybliża okoliczności tego maria­
żu. Inaczej ma się sprawa z redakcją A, zachowaną w rękopisie AM 510 4to, gdzie 
znajduje się streszczona opowieść o porwaniu Swena Widłobrodego przez jarla 
Jomsborga. Zob. ĺF 25, s. 154, 228–230.

164  ĺF 25, s. 159.
165  ĺF 25, s. 183. Redakcja S wspomina też udział w bitwie Vagna Ákasona.



102

Wstęp

Choć opieramy się tu na staroislandzkich tłumaczeniach ła­
cińskiego oryginału sagi Odda, mamy prawo domyślać się, że 
mnich z Þingeyrar znał legendę o Jomsborgu i dowolnie uwzględ­
niał jej elementy w  przekazie swojej sagi. Różnic między redak­
cjami obu opowieści nie ma zbyt wiele. Mowa raczej o  przemil­
czeniach Odda lub osób odpowiedzialnych za tłumaczenia jego 
sagi, wynikających zapewne z przekonania, że historia wikingów 
z Jomsborga, a nade wszystko dzieje ich zmagań w Hjǫrungavágr, 
jest na tyle znana, że nie ma potrzeby przytaczać jej w szerszym 
zakresie. Co więcej, wydaje się, że dla Odda legenda o Jomsborgu 
była ważna przede wszystkim ze względu na osobę jarla Hákona 
z  Hlaðir i  stanowiła kolejny, jakże oczywisty przykład jego przy­
wiązania do pogańskich wierzeń, co w  ostatecznym rozrachun­
ku doprowadziło do jego upadku i utraty władzy w Norwegii na 
rzecz Olafa Tryggvasona.

Autor Fagrskinny dokonał z  kolei zgrabnego streszczenia le­
gendy, interpolując je do przekazu swojej sagi. Podobnie jak Snor­
ri Sturluson, powołuje się na świadectwa poetów, których strofy 
w swojej relacji chętnie uwzględnił. Ogólnie treść Fagrskinny ko­
responduje z przekazem Sagi o Jomswikingach. Niemniej zawiera 
pewne, czasem znaczące, różnice w stosunku do sagi, które war­
to w tym miejscu wyliczyć.

Według Fagrskinny to Harald Sinozęby był założycielem 
Jomsborga166. W  konsekwencji w  przekazie sagi nie ma miejsca 
dla Pálna-Tókiego, co dotyczy nie tylko okoliczności powstania 
zbrojnej drużyny, lecz także końca rządów Haralda. Brakuje też 
informacji o buncie przeciw władcy, który umiera ze starości i zo­
staje zastąpiony na tronie przez swojego syna167.

Fagrskinna, podobnie jak inne przekazy, wie o jarlostwie Sigval­
diego. Niemniej tylko z  tej sagi dowiadujemy się, że wikingowie 

166  ĺF 29, s. 121.
167  ĺF 29, s. 122.



103

4. Relacje intertekstualne

z  Jomsborga w  ramach swojej działalności zagarnęli sporą część 
ziem w Vindlandzie, wcześniej należących do króla Búrizláfa. Tak 
jak Saga o  Jomswikingach Fagrskinna informuje o  małżeństwie 
Sigvaldiego z  Ástríðr, córką króla Słowian. Niemniej z  przekazu 
sagi wynika, że  – w  przeciwieństwie do innych relacji  – do ślubu 
doszło przed porwaniem Swena Widłobrodego do Jomsborga, 
a tym samym uprowadzenie króla Danii nie było warunkiem, który 
Sigvaldi musiał spełnić, aby zostać zięciem Búrizláfa168.

Fagrskinna koresponduje z  Sagą o  Jomswikingach w  kwe­
stii porozumienia króla Słowian z  władcą Danii, skutkującego  
zniesieniem trybutu oraz małżeństwem Swena z Gunnhildr. Jed­
nakże autor sagi, już chyba w  ramach własnej inwencji, łączy  
te negocjacje z  innym układem matrymonialnym. Otóż jego zda­
niem Búrizláfr właśnie wtedy zdecydował się poślubić Þyri, sio­
strę Swena Widłobrodego. Do ślubu ostatecznie nie doszło, gdyż 
Þyri nie chciała mieć za męża poganina i  żyć wśród pogan169. 
Mariaż Búrizláfa z Þyri znany był autorom sag, szczególnie tych 
piszących o Olafie Tryggvasonie, ale w zdecydowanej większości 
relacji jest on umieszczany w innych okolicznościach170.

W  relacji Fagrskinny uczta, na którą zaprosił Jomswikingów 
Swen Widłobrody poświęcona była pamięci jego ojca. Niemniej 
w sprawie przysiąg wikingów z Jomsborga saga ta generalnie ściś­
le koresponduje z przekazem Sagi o Jomswikingach171.

To samo dotyczy bezpośrednich okoliczności, przebiegu i na­
stępstw bitwy w  Hjǫrungavágr. Jomswikingowie wyprawili się 
do Norwegii w 60 łodzi, a przyszło im zmierzyć się z flotą jarlów 
Hlaðir, która liczyła 180 jednostek. Człowiek, który przekazał jar­
lowi Hákonowi wieści o zbliżających się Jomswikingach, miał na 

168  ĺF 29, s. 122.
169  ĺF 29, s. 123.
170  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 254–260.
171  ĺF 29, s. 124–125.



104

Wstęp

imię Geirmundr, jak chcą tego redakcje St7 i 510, a nie Ǫgmundr, 
jak chce tego redakcja  291. Kolejną drobną różnicą między Fagr-
skinną a redakcjami sagi jest przydomek Sigurða, brata Búiego Tę­
giego: Biały zamiast Płaszcz172.

Stroną zwycięską w  bitwie jest jarl Hákon. Autor sagi nie 
wspomina jednak ani o ofierze złożonej przez jarla, ani o  nad­
przyrodzonej interwencji bogini/trollicy Þorgerðr Hǫlgabrúðr. 
Według jego relacji jarl zdołał pokonać Jomswikingów z powodu…  
przewagi liczebnej173.

Następstwem bitwy były egzekucje pojmanych Jomswikingów. 
Również w tym aspekcie relacja Fagrskinny zawiera pewne inno­
wacje. Rolę kata odgrywa tu wprawdzie także Þorkell Glinianka, 
ale chęć jarla Eryka, aby zachować przy życiu Vagna Ákasona 
i  innych Jomswikingów, powoduje niesnaski nie między jarlem 
a  jego ojcem (jak chce tego Saga o  Jomswikingach), ale między 
jarlem a  Þorkelem. Ten ostatni pozwala sobie na otwartą słow­
ną krytykę Eryka, która spotyka się z gwałtowną i jednoznaczną  
reakcją jarla174.

Odnotować też można, że według Fagrskinny nie wiadomo 
dokładnie, kto uśmiercił ciężko rannego Hávarða Rębacza, gdy 
znaleziono go na jednej z  łodzi należących do Jomswikingów. 
Według Sagi o  Jomswikingach był to Þorkell Glinianka, według 
Fagrskinny – ludzie jarla Hákona175.

Wersja legendy zachowana w  Fagrskinnie pozostaje z  wielu 
względów intrygująca. Różnice między tą relacją a  redakcjami 
Sagi o  Jomswikingach wydają się dość znaczne. Co warte pod­
kreślenia, dotyczą one spraw dla legendy fundamentalnych, ta­
kich jak założenie Jomsborga czy powody porażki Jomswikingów 

172  ĺF 29, s. 126–127, 133.
173  ĺF 29, s. 133.
174  ĺF 29, s. 135–136.
175  ĺF 29, s. 136.



105

4. Relacje intertekstualne

w  starciu w  Hjǫrungavágr. Otwartą kwestią pozostaje to, czy au­
tor sagi biernie zaadaptował na swoje potrzeby wersję legendy, 
do której miał dostęp, czy też może dokonywał w niej zmian na 
własną rękę.

Do legendy o Jomsborgu nawiązał także w Heimskringli Snor­
ri Sturluson. Dla islandzkiego autora i jego dzieła opowieść o wi­
kingach z  Jomsborga jawiła się jako kluczowa z  kilku powodów. 
Przede wszystkim, podobnie jak w przypadku Fagrskinny, Snorri 
dysponował zasobem poezji skaldów kojarzonej z legendą, która 
wnosiła zbyt wiele ważnego w  kwestii norweskich rządów jarla 
Hákona, aby to zignorować.

Przekaz Snorriego łatwiej zestawić z  redakcjami Sagi 
o  Jomswikingach niż w  przypadku Fagrskinny. Autor wie zatem, 
że Pálna-Tóki wspierał Swena Widłobrodego w  buncie przeciw 
ojcu176. Zarządcą Jomsborga jest według Snorriego Sigvaldi, nie­
mniej Heimskringla wymienia także innych wodzów druży­
ny, poszerzając standardowy skład tej grupy o  Heminga, brata 
Sigvaldiego177. Jeśli zaś chodzi o  wydarzenia, które doprowadzi­
ły do ostatniej bitwy Jomswikingów, relacja Snorriego zgadza się 
w  dużej mierze z  przekazem zarówno Fagrskinny, jak i  redakcji 
Sagi o  Jomswikingach178. Niemniej także Heimskringla zawiera 
pewne odstępstwa w  tym zakresie. Snorri pisze, że o  losach bi­
twy przesądziła nawałnica, która uniemożliwiła Jomswikingom 
dalszą walkę. Jednocześnie nie przywołuje w  tym kontekście 
bogini/trollicy Þorgerðr Hǫlgabrúðr. Za przykład różnic w  prze­
kazie Snorriego po raz kolejny niech posłuży wątek ostatnich 
chwil Hávarða Rębacza. Ludzie jarla Hákona znaleźli go na jednej 
z  łodzi, gdyż wcześniej Hávarðr ostatkiem sił wymierzył strza­
łę, która miała trafić jarla Hlaðir. Według Sagi o  Jomswikingach 

176  ÍF 26, s. 272; Heimskringla I, s. 218.
177  ÍF 26, s. 272; Heimskringla I, s. 219.
178  ÍF 26, s. 273–286; Heimskringla I, s. 220–230.



106

Wstęp

ofiarą Hávarða został krewny jarla imieniem Guðbrandr. Według 
Snorriego strzała wypuszczona przez Hávarða trafiła lendma­
na Gizura z  Valdres, który akurat siedział koło jarla i  był wspa- 
niale ubrany179.

Autor Sagi o potomkach Knuta odwołuje się do Sagi o Jomswi-
kingach w rozdziale IV, gdy opisuje konflikt Swena Widłobrodego 
z  ojcem, Haraldem Sinozębym. Konflikt ten miał być wywołany 
przez Swena, który zebrawszy załogę na swą łódź, najeżdżał róż­
ne ziemie, w tym i ojcowiznę. Harald postanowił ukrócić działa­
nia syna i wystawił przeciw niemu wojsko. W rozdziale tym autor 
sagi pisze, że do Swena i  jego wojsk dołączył jego wychowaw­
ca Pálna-Tóki. Następnie doszło do bitwy z  oddziałami Haral­
da. Mimo tego, że siły Haralda przeważały, a Swen zbiegł z pola  
bitwy, król, trafiony strzałą, został śmiertelnie ranny180.

Opis ten znacząco różni się od znanych nam redakcji Sagi 
o Jomswikingach. Według nich bowiem Harald trzykrotnie dawał 
synowi łodzie i wojsko, które ten wykorzystywał do organizowa­
nia wikińskich wypraw. W  tym aspekcie autor sagi idzie śladem 
przekazu Snorriego. Co łączy przekaz sagi z  Sagą o  Jomswikin-
gach, to śmierć Haralda poniesiona w  wyniku celnego strza­
łu z  łuku. Niemniej i  tu widzimy istotne różnice. Według Sagi 
o  Jomswikingach król Danii został zabity przez Pálna-Tókiego, 
który zakradł się do królewskiego obozu. W  konsekwencji do 
walnej bitwy nie doszło. O śmierci duńskiego władcy w czasie bi­
twy z siłami Swena wie z kolei Snorri181.

Co prawda autor Knýtlinga sagi bezpośrednio nawiązuje do 
Sagi o  Jomswikingach jedynie w  rozdziale  IV, nie ulega jednak 
wątpliwości, że jego przekaz bazuje na niej w pierwszych pięciu 

179  ÍF 26, s. 285–286. Co jednak godzi wszystkie te relacje, to motyw roz­
mowy Hávarða z  ludźmi jarla i  jego żal z  powodu niemożności zabicia władcy 
Norwegii. Por. Heimskringla Wstęp, s. 95–96.

180  ÍF 35, s. 96–97.
181  Zob. ĺF 33, s. 55–62, 158–160; ÍF 26, s. 272; Heimskringla I, s. 218–219.



107

4. Relacje intertekstualne

rozdziałach. Już w  rozdziale  I  wspomina o  założeniu Jomsborga 
przez Haralda Sinozębego oraz o  łupieskich wypadach Jomswi­
kingów, wojska, którym Harald obsadził nowo powstały gród. 
Owszem, o  walkach Haralda z  cesarzem Ottonem, bitwie z  Ha­
raldem Szarym Płaszczem w Limafjǫrdzie i ustanowieniu rządów 
jarla Hákona z  Hlaðir w  Norwegii, o  których mowa w  rozdzia­
łach  I  i  III, autor Knýtlinga sagi mógł wyczytać w  Heimskringli. 
Niewykluczone jednak, że wiedzę o  tych wydarzeniach czerpał 
także z  Sagi o  Jomswikingach. W  rozdziale  V pisze o  wyprawie 
jarla Sigvaldiego i innych Jomswikingów do Norwegii, która skoń­
czyła się bitwą z  jarlem Hákonem pod Hjǫrungavágr. Zgodnie 
z  przekazem Sagi o  Jomswikingach dowiadujemy się z  tego roz­
działu, że Búi Tęgi poległ, a Sigvaldi uciekł z pola walki182.

Przywołane w Knýtlinga sadze motywy z legendy o Jomsborgu 
świadczą o tym, że jej autor miał dostęp do obu jej podstawowych 
wersji i  do konstrukcji swojego przekazu chętnie wykorzystał 
obie. Wskazanie Haralda Gormssona jako założyciela Jomsbor­
ga plasuje tę sagę bliżej narracji Fagrskinny. Autor tej ostatniej, 
w  przeciwieństwie do znanych nam redakcji Sagi o  Jomswikin-
gach, także króla Danii wskazuje jako założyciela Jomsborga. Nie­
mniej między przekazami Knýtlinga sagi i  Fagrskinny widoczne 
są różnice. Ta druga w  ogóle nie wspomina praw Jomswikingów, 
ani tym bardziej ich autora. Co natomiast łączy wszystkie trzy 
przekazy, to wzmianka o  regularnych wyprawach łupieskich or­
ganizowanych przez Jomswikingów każdego lata.

Powyższe zestawienie wskazuje na to, że dla zdecydowa­
nej większości autorów sag opowieść o  wikingach z  Jomsbor­
ga była na tyle znana, że gdy decydowali się przytoczyć ją albo 
w  całości, albo w  zakresie wybranych wątków, procedura ta nie 
wymagała dodatkowych wyjaśnień. Odmienności w  poszczegól­
nych przekazach sag mogą świadczyć między innymi o rozległej  

182  ÍF 35, s. 93–97. 



108

Wstęp

i  trwałej cyrkulacji legendy o  Jomsborgu, w  całości lub jej skła­
dowych, w  tradycji ustnej183. Autorzy sag odwołują się do le­
gendy przede wszystkim w  związku z  bitwą w  Hjǫrungavágr. Jej 
okoliczności oraz rezultat uznawano z  jednej strony za dobrą 
ilustrację relacji duńsko-norweskich, a  z  drugiej strony za istot­
ny element wizerunku jarla Hákona z Hlaðir i jego przywiązania  
do pogaństwa.

5. Struktura narracyjna i styl kompozycji

S
truktura narracyjna Sagi o  Jomswikingach świadczy o  du­
żej świadomości autora lub autorów tekstu, którzy wyka­
zują umiejętność organizowania opowieści w  sposób ra­

mowy i  spójny. W  sferze kompozycyjnej widoczna jest staranna 
konstrukcja, która pozwala na kontrolowanie przebiegu narracji 
oraz wprowadza czytelnika w  odpowiedni kontekst fabularny. 
Autorzy operują tu topiką wstępu i zakończenia, znaną już w re­
toryce starożytnej, która miała na celu uzasadnienie kompozycji 
i  nadanie strukturze literackiej porządku. Podobnie jak w  anty­
cznych tekstach, w sadze większość wstępów do poszczególnych 
rozdziałów lub serii rozdziałów osnutych wokół jednego wątku 
pełni funkcję wprowadzenia w  kluczowe postaci i  wydarzenia, 
co widać w pierwszej części dotyczącej dynastii królów duńskich, 
a zakończenie porządkuje całość, zamykając wątki narracyjne184. 
Oto kilka przykładów charakterystycznych cech struktury narra­
cyjnej Sagi o Jomswikingach:

183  Por. S. Aalto, Jómsvíkinga Saga as a Part of Old Norse Historiography, 
„Scripta Islandica” 2014, vol. 65, s. 44.

184  Zob.  E.R.  Curtius, Literatura europejska i  łacińskie średniowiecze, 
tłum. A. Borowski, Universitas, Kraków 1997, s. 86–96.



109

5. Struktura narracyjna i styl kompozycji

•• przykłady otwarcia rozdziałów, typowe dla pierwszej części 
sagi:

–– „X zwał się król / jarl / pewien mąż”;
–– „Teraz będzie mowa o…”;
–– „Pewien mężczyzna wspomniany jest w sadze…”;
–– „Teraz należy opowiedzieć o…”;

•• przykłady zakończeń rozdziałów porządkujących i  zamykają­
cych wątki:

–– „Knútr wychował syna niejakiego Sigurða Węża-w-oku, 
któremu nadał swe imię i  nazwał go Hǫrða-Knútem. Sy­
nem Hǫrða-Knúta był Gormr, nazywany Gormem Starym 
albo Wielkim”;

–– „Nie minęło wiele czasu, a jarl Haraldr wyruszył z kraju na 
południe i  dotarł do Saxlandu, przyjął wiarę chrześcijań­
ską i  już nigdy nie wrócił do swojego królestwa, lecz prze­
kazał swojemu wychowankowi i krewnemu, Knútowi, całe 
swoje królestwo, a  Knútr przejął Hollsetuland i  całą wła­
dzę, jaką posiadał jarl Haraldr”;

–– „Potem Haraldr objął władzę nad ziemią, poddanymi i  ca­
łym królestwem, które należało do jego ojca, a  następnie 
odbył spotkania z  ludem, a  Duńczycy uznali go za wład­
cę całego królestwa, które należało do jego ojca, Gorma, 
i przez kilka lat panował tam w pokoju i rządził swoim kró­
lestwem w  chwale i  wielkiej sławie; był surowym i  uczci­
wym przywódcą oraz cenionym”;

–– „Król Haraldr zaakceptował plan, jak można było tego 
oczekiwać, gdy wielu mądrych ludzi było w  to zaanga­
żowanych, co było najbardziej odpowiednie; zawrócił na  
południe do Danii i rządził swoim królestwem aż do śmier­
ci z pełnym honorem i chwałą, a jarl Hákon zachował dani­
nę i Norwegię”;

–– „Tu kończy się opowieść o najlepszym z mężów”;



110

Wstęp

•• niektóre rozdziały są zatytułowane w  sposób zapowiadający 
ich treść; dotyczy to wyłącznie drugiej części sagi, np.:

–– O Pálna-Tókim;
–– Śmierć Ólǫf;
–– Prawo Jomswikingów;
–– O synach Vésetiego;

•• w sadze pojawiają się typowe dla przekazu ustnego sformuło­
wania: 

–– „Powiadają, że…”; 
–– „Niektórzy mówią, że…”; 
–– „O X mówiło się, że…”.

Narrator Sagi o  Jomswikingach nie tylko prowadzi odbiorcę 
przez historię, lecz także ingeruje w  jej tok, sygnalizując zmiany 
temporalne i fabularne. Przykładem tego jest moment, w którym 
rozpoczyna się druga część sagi, cofająca się do wcześniejszych 
wydarzeń. Tego typu sygnały narracyjne przypominają starożyt­
ne formuły wstępu, które miały za zadanie nawiązywać do trady­
cji ustnej i wprowadzać do nowego wątku fabularnego w sposób 
przejrzysty dla odbiorcy. Użycie frazy: „Teraz rozpoczyna się ko­
lejna część sagi, dotycząca wcześniejszych wydarzeń”185, świadczy 
o  zrozumieniu, jak ważne jest klarowne sygnalizowanie struktu- 
ry opowieści, aby czytelnik nie zgubił się w zawiłościach narracji.

Narracja Sagi o  Jomswikingach oparta jest na kompozycji ra­
mowej, typowej dla literatury średniowiecznej. Ramy te wyzna­
czane są przez początek i  zakończenie, które porządkują fabułę, 
a  także wprowadzają kluczowe postaci i  wydarzenia (np.  dyna­
stię królów duńskich w pierwszej części). Taki sposób organizacji 
opowieści wpisuje się w tradycję literacką, w której formuły wstę­
pu i  zakończenia nie tylko pełnią funkcję sygnalizacyjną, lecz 
także podkreślają rytmiczność narracji, zgodną z  oralnym cha­
rakterem literatury średniowiecznej.

185  ÍF 33, s. 42; Saga o Jomswikingach, s. 233.



111

5. Struktura narracyjna i styl kompozycji

O świadomości narracyjnej autora lub autorów świadczy rów­
nież wykorzystywanie znanego już w  literaturze antycznej topo­
su sapientia et fortitudo – „mądrość i odwaga”, symbolizującego 
idealne cechy bohatera. W literaturze klasycznej (jak np. Achilleis 
Stacjusza czy Iliada i  Odyseja Homera) bohaterowie często byli 
przedstawiani jako posiadający zarówno mądrość, jak i  odwagę, 
przy czym jedna z  tych cech przeważała. W  średniowieczu te 
właściwości nadal były cenione, ale ich interpretacja i  prezento­
wanie ewoluowały. W  literaturze tego okresu mądrość i  odwagę 
często przypisywano rycerzom i władcom. Na przykład w Pieśni 
o  Rolandzie rycerze tacy jak Roland byli przedstawiani jako od­
ważni wojownicy, którzy również posiadali mądrość i  umiejęt­
ność podejmowania strategicznych decyzji186.

Podkreślanie mądrości i  odwagi w  Sadze o  Jomswikingach, 
czyli łączenie sapientia z  fortitudo, jest zabiegiem mającym na 
celu uwypuklenie obrazu „idealnego” bohatera sagi. Mądrość wy­
nikać mogła z  przenikliwości, przebiegłości, umiejętności prze­
widywania przyszłych wydarzeń czy ze zdolności politycznych. 
Bohaterów sagi możemy podzielić na „mądrych” i  łączących 
w sobie mądrość, siłę i odwagę (zob. tab. 1).

Tabela 1. Podział bohaterów ze względu na charakter

Mądry Mądry i silny/odważny

Jark Klakk-Haraldr: Był mądrym 
człowiekiem […] (ÍF 33, s. 5).

Knútr Gormsson: […] był za mło­
du uważany za mądrzejszego 
i  przewyższał większość ludzi pod 
względem urody, umiejętności oraz 
sprawności, które były wówczas 
uważane za istotne (ÍF 33, s. 9).

186  E.R. Curtius, Literatura europejska…, s. 183–184.



112

Wstęp

Mądry Mądry i silny/odważny

Fjǫlnir Tókason: O  Fjǫlnirze mó­
wiono, że był mądrym człowiekiem, 
sprytnym i złośliwym (ÍF 33, s. 42).

Pálna-Tóki: Uważano go za najmą­
drzejszego i  najzaradniejszego z  lu­
dzi, a  większość się go bała (ÍF  33, 
s. 66).

Sigurðr, przybrany brat Tókaso-
nów: Był mądrym człowiekiem 
i zamożnym (ÍF 33, s. 44).

Vagn Ákason: O  Vagnie mówiło 
się, że uważany był w Jomsborgu za 
mądrego i  szlachetnego człowieka 
i  że nie było tam nikogo mądrzej­
szego ani bardziej walecznego niż 
Vagn Ákason […] (ÍF 33, s. 87).

Jarl Sigvaldi: Sigvaldi jeszcze przez 
jakiś czas rządził Zelandią i  uważa­
ny był za bardzo mądrego człowie­
ka […] (ÍF 33, s. 139).

Þorkell: […] przewyższał wzrostem 
każdego. Był silnym i  rozumnym 
człowiekiem, podobnie jak jego 
brat (ÍF 33, s. 71).

Þorkell Wysoki: Þorkell Wysoki, 
brat Sigvaldiego, miał opinię nie­
zwykle mądrego, co potwierdziło 
się później w wielu sprawach (ÍF 33, 
s. 140).

Źródło: opracowanie własne.

Sapientia et fortitudo pojawia się w  dosłownym tłumaczeniu 
w wypowiedzi jarla Hákona niedługo przed ostateczną rozprawą 
z Jomswikingami:

– Prawda to jest na pewno – rzekł jarl – sądząc po mężach, których 

imiona zasłyszałeś. Ale mówiąc szczerze – dodał jarl – jest to ostat­

nia armia, jaką bym wybrał, gdybym mógł w ogóle wybierać, i bę­

dzie nam teraz trzeba i mądrości, i męstwa; tak mi mówi przeczucie.

„Sannfróðr muntu of þat vera,” segir jarl, „af þeim mǫnnum sem 

þú heyrðir nefnda í  liðinu. En þat er þó satt at segja, at þenna 

munda ek sízt kjósa herinn” segir jarl, „þótt ek ætta um alla at 

cd. tab. 1



113

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

velja, ok mun nú bæði við þurfa vit ok harðfengi; svá segir mér 

hugr umb”187.

Odwoływanie się, nawet pośrednie, do dawnych herosów 
pokazuje, na jakich wzorcach opiera się jarl: w  sadze tej nie ma 
odniesień do etyki chrześcijańskiej, jak to się często zdarza 
w  literaturze powstałej po  1000  roku. Odbiorca jest wprawdzie 
świadkiem chrystianizacji Danii, ale jest to proces wymuszony 
ogniem i mieczem albo cudami na miarę dawnej magii.

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

O
znaczeniu poezji skaldów dla narodzin i  rozwoju legen­
dy o  Jomsborgu najlepiej zdaje się świadczyć poniższy 
passus z Fagrskinny:

Ci z Islandczyków byli u boku jarla Hákona: Skúmr i Þórðr, zwa­
ny Leworękim, synowie Þorkela Bogatego z Mýrar w Dýrafjordzie, 
Vígfúss Víga-Glúmsson i  Tindr Hallkelsson. Ułożył on drápę 
o  jarlu Hákonie i  w  wierszu tym wiele opowiedziano o  bitwie 
Jomswikingów. Na podstawie słów tych mężów ludzie w tym kra­
ju utrwalili pamięć o tych wydarzeniach, niektórzy w poezji, inni 
w innych opowieściach.

Þessir váru íslenzkir menn með Hákoni jarli: Skumr ok Þórðr, 
er kallaðr var ǫrvhǫndr, synir Þorkels auðga vestan af Mýrum 
i  Dýrafyrði, ok Vígfúss Víga-Glúmsson, ok Tindr Hallkelssonr. 
Hann orti drápu um Hákon jarl ok í þeiri drápu er margt sagt frá 
Jómsvíkingaorrostu. Frá þessa manna orðum hafa menn á  því 
lanndi minni haft frá þessum tiðendum, sumt með kveðskap, en 
sumt með annarri frásǫgu188.

187  ÍF 33, s. 106.
188  ÍF 29, s. 131.



114

Wstęp

Autor Fagrskinny posłużył się w  powyższym fragmencie 
przekazem Sagi o  Jomswikingach. Wymienioną czwórkę Island­
czyków, która miała towarzyszyć jarlowi Hákonowi w  czasie 
zmagań w  Hjǫrungavágr, uwzględniają także znane nam redak­
cje sagi189. To jednak autor Fagrskinny precyzuje, że dzięki temu, 
że owa grupa uczestniczyła w  bitwie, zachowały się relacje na 
jej temat, które posłużyły w  tworzeniu opowieści o  bitwie, za­
równo w  formie poetyckiej, jak i  prozą. Przekaz sagi wskazuje 
na dwie istotne rzeczy. Po pierwsze, znaczenie bitwy, jaką jarl 
Hlaðir miał stoczyć z wikingami z Jomsborga, było kluczowe dla 
formowania się legendy. Bardzo możliwe bowiem, że właśnie 
to wydarzenie stanowiło punkt wyjścia do jej rozbudowy, a  dal­
sze wątki miały przede wszystkim uzupełnić i  rozwinąć wszyst­
ko to, co zdawało się niezbędne do właściwego zrozumienia 
przekazów o  samym starciu. Po drugie, owymi przekazami były 
w  pierwszej kolejności kompozycje skaldów, którzy postanowili 
upamiętnić bitwę i  sławić jej uczestników. Dotyczy to zarów­
no poetów działających w  otoczeniu jarlów Hlaðir, jak i  później- 
szych skaldów.

Poszczególne redakcje sagi odnoszą się do tych kompozycji, 
choć czynią to w różnym natężeniu. Wersja sagi, którą zawiera rę­
kopis AM 291 4to, obejmuje siedem strof:
•• anonimowa lausavísa, wykorzystana jako przykład poetyc­

kich paszkwili komponowanych przez Islandczyków o  królu 
Haraldzie Sinozębym (rozdział VII)190;

•• Eyjólfr Valgerdarson, lausavísa  1a  – strofa pełni funkcję poe­
tyckiej rady, na podstawie której król Harald Sinozęby decy­

189  AM 510 4to, s. 73; Árngrímur Jónsson, s. 43; ÍF 33, s. 115, 184. Według 
redakcji  291 i  510  Sagi o  Jomswikingach czwórka ta znalazła się w  czasie bitwy 
w Hjǫrungavágr na pokładzie łodzi jarla Eiríka. Redakcja St7 wskazuje tylko na 
Vígfúsa.

190  ÍF 33, s. 40; SPMA I, s. 1073.



115

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

duje się przerwać atak na Norwegię i zarządza powrót do Da­
nii (rozdział VII)191;

•• Einarr Brzęcząca Szala Helgason, lausavísa  1a  – strofa wień­
czy przekaz sagi o skaldzie Einarze Helgasonie, który należąc 
do hirðu jarla Hákona, często mówił, że mógłby uciec z  jego 
oddziału i dołączyć do jarla Sigvaldiego (rozdział XXXI)192;

•• Einarr Brzęcząca Szala Helgason, lausavísa 2a – strofa dopeł­
nia próby, na jaką jarla Hákona wystawia Einarr, kierując się 
w stronę łodzi Sigvaldiego. Skald nie biegnie zbyt energicznie, 
chcąc zobaczyć, jak jarl na to zareaguje. Kiedy dociera na po­
most, recytuje strofę w stronę Sigvaldiego (rozdział XXXI)193;

•• Þorleifr Zmierzch Þorkelsson, lausavísa  1  – strofa wieńczy 
anegdotę o  poecie, jednym z  Islandczyków wymienionych 
w otoczeniu jarla Hákona. Według sagi jarl Eryk z Hlaðir w to­
warzystwie Einara Brzęczącej Szali spotkali Þorleifa w pobliżu 
jednej z  łodzi. Poeta miał w ręce opalony kawał drewna. Gdy 
jarl spytał Þorleifa, co zamierza z  nim zrobić, ten odpowie­
dział strofą (rozdział XXXI)194;

•• Vagn Ákason, lausavísa  1  – strofa jest reakcją Vagna na 
wezwanie ze strony Sigvaldiego do odwrotu z  pola bitwy 
w  Hjǫrungavágr. Skald, widząc uciekającego jarla, rzuca 
w jego kierunku włócznią, ale chybia, zabijając sternika łodzi, 
na której znajdował się Sigvaldi (rozdział XXXIV)195;

•• Einarr Brzęcząca Szala Helgason, lausavísa 3 – strofa jest reak­
cją skalda na rozmowę jarla Eryka z Hlaðir z Þorleifem Zmierz­
chem, z której wynikało, że ten ostatni został raniony w bitwie 
w Hjǫrungavágr przez Vagna Ákasona (rozdział XXXV)196.

191  ÍF 33, s. 41; SPMA I, s. 276.
192  ÍF 33, s. 113; SPMA I, s. 331.
193  ÍF 33, s. 114; SPMA I, s. 332.
194  ÍF 33, s. 116; SPMA I, s. 360.
195  ÍF 33, s. 124; SPMA I, s. 366.
196  ÍF 33, s. 126–127; SPMA I, s. 333.



116

Wstęp

Z siedmiu strof, które znajdują się w redakcji 291, tylko jedna, 
lausavísa  1 Eyjólfa Valgerdarsona, nie występuje nigdzie indziej. 
Co ciekawe, odnosi się wrażenie, że umieszczono ją w kontekście, 
który na swój sposób przeczy treści samej strofy. Słowa Eyjólfa 
można odczytać jako swoisty apel do pozostania w  gotowości 
bojowej. Kwestią otwartą jest to, czy konieczność czekania na 
syna Gorma, czyli Haralda Sinozębego, oznaczała walkę przeciw 
niemu, czy razem z  nim. Niemniej perspektywa „zażartej bu­
rzy broni”, o  której skald mówi w  drugim helmingu strofy, zda­
je się pozostawać w  zdecydowanej sprzeczności z  opisem sagi, 
gdzie w  rozdziale  VII mowa jest o  decyzji króla Danii o  wycofa- 
niu się z dalszych walk.

Nie jest to przypadek odosobniony w  korpusie literatury sta­
ronordyckiej. Trudno dziś jednoznacznie rozstrzygnąć, co zde­
cydowało tutaj o takiej rozbieżności. Być może autorowi redakcji 
sagi zależało na pełniejszym wykazaniu militarnej impotencji 
króla Danii, szczególnie wobec Islandii, i  w  ten sposób lepszym 
uzasadnieniu cyrkulacji paszkwili na temat Haralda, o  których 
mowa w  tym samym rozdziale. Być może przywołanie jednego 
z nich autor redakcji sagi uznał za niewystarczające i postanowił 
podeprzeć się jakimkolwiek fragmentem poezji, który wspomi­
na króla Danii. Choć nie zachowało się więcej przykładów jego 
poezji, wiadomo o  nim, że wywodził się z  szanowanej rodziny 
zamieszkującej okolice Eyjafjordu w północnej Islandii197. Co wię­
cej, według przekazu Heimskringli to Eyjólfr Valgerdarson miał 
strzec Eyjafjordu w czasie, gdy wyspę zaatakował wysłany przez 
Haralda Sinozębego czarownik198. Bardzo możliwe zatem, że ran­
ga skalda, kojarzonego w tradycji z wydarzeniami, do których na­
wiązuje saga, oraz fakt, że strofa wymienia Haralda Sinozębego, 
były wystarczające, aby uwzględnić ją w  narracji sagi. Na margi­

197  ÍF 1, s. 27.
198  ÍF 26, s. 271.



117

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

nesie warto wspomnieć, że sposób, w jaki autor redakcji sagi wy­
korzystał strofę Eyjólfa, stanowi kolejny przejaw chęci podkreśle­
nia negatywnego wizerunku Haralda Sinozębego. Nie dość, że 
doszło przy tej okazji być może do celowego wypaczenia treści 
strofy, to na dodatek król miał podjąć decyzję o zaniechaniu dzia­
łań wobec Islandczyków za radą samych… Islandczyków, skoro 
Eyjólfr został zaliczony do grona wielu mądrych ludzi (margir 
spakir menn), którzy doradzili Haraldowi powrót do Danii199.

Zdecydowana większość strof, które wykorzystano w  redak­
cji  291, występuje także w  innych redakcjach Sagi o  Jomswikin-
gach lub w innych tekstach staroskandynawskich.

Anonimową lausavísę, paszkwil na Haralda Sinozębego, przy­
wołuje również Snorri. Strofa służy uzupełnieniu opowieści 
o złych relacjach króla Danii z Islandczykami, które wieńczy nie­
udana inwazja na wyspę wysłanego przez Haralda czarownika200.

Lausavísa  1a Einara Brzęczącej Szali Helgasona została wyko­
rzystana też w  redakcji  510  sagi201. Kontekst, w  jakim się znalaz­
ła, jest niemal identyczny jak w przypadku redakcji 291. Ponadto 
strofę tę przytacza jedna z redakcji Sagi o Egilu. Tu również tłem 
są skomplikowane relacje między poetą a  jarlem Hákonem. Ten 
ostatni nie chce wysłuchać innego poematu Einara, zatytułowa­
nego Vellekla, gdyż pała wobec skalda gniewem. Einar reaguje na 
to kilkoma strofami, które zmieniają nastawienie Hákona202.

Kolejną lausavísę Einara Brzęczącej Szali Helgasona  (2a) wy­
korzystano w redakcji St7, przy okazji wyliczenia czterech Island­
czyków w otoczeniu jarla Hákona. Jedynym wymienionym z imie­
nia jest Einarr, który deklaruje chęć przejścia do jarla Sigvaldiego 
i deklamuje ową strofę. W reakcji na to jarl wzywa Einara do sie­
bie i daruje mu wspaniałą wagę ręczną, dzięki czemu skald zostaje  

199  Por. Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Jómsvíkinga saga…, s. 112–113.
200  ÍF 26, s. 270; Heimskringla I, s. 218.
201  AM 510 4to, s. 72.
202  ÍF 2, s. 270–271.



118

Wstęp

przy Hákonie i  zyskuje swój przydomek „Brzęcząca Szala”203. 
Strofę znajdujemy też w  redakcji  510, gdzie kontekst prozaiczny, 
zwieńczony motywem wręczenia wagi, jest niemal identyczny jak 
w przypadku redakcji 291 i St7204. Pojawia się ona również w nie­
których redakcjach Sagi o  Egilu, gdzie uzupełnia, obok lausaví­
sy 1a, motyw chwilowego gniewu jarla na poetę205.

Lausavísa  1  Þorleifa Zmierzcha Þorkelssona wykorzystana 
została też w  innych redakcjach sagi  (St7, 510). Kontekst, w  ja­
kim ją umieszczono, jest niemal identyczny jak w  przypadku 
redakcji  291, przy czym, co nie dziwi, redakcja  St7  zawiera jego 
mocno skróconą wersję206. Strofę przytoczył też autor Fjórða 
málfræðiritgerðin (Czwarty traktat gramatyczny), gdzie pełni ona 
funkcję przykładu praktyki retorycznej zwanej emfazą  (empha-
sis), gdy dana broń, w tym wypadku maczuga (kylfa), opisana jest 
poprzez to, co się nią robi207.

Lausavísę 1 Vagna Ákasona możemy znaleźć również w redak­
cjach St7 i 510 sagi, gdzie pojawia się w niemal identycznym kon­
tekście jak w przypadku redakcji 291208.

Lausavísę  3  Einara Brzęczącej Szali Helgasona wykorzystano 
także w redakcjach St7 i 510 sagi, w niemal identycznym kontek­
ście jak w przypadku redakcji 291209. Strofę przytacza też, w dość 
podobnych okolicznościach, Fagrskinna. Tu jednakże jest ona 
przypisana ciężko rannemu Þorleifowi Zmierzchowi, który wy­
głasza ją tuż przed swoją śmiercią przed jarlem Hákonem210.

Warto też zwrócić uwagę, że poza anonimowym paszkwilem 
na Haralda Sinozębego pozostałe sześć strof, które wykorzysta­

203  ÍF 33, s. 183–184.
204  AM 510 4to, s. 72–73.
205  ÍF 2, s. 271–272.
206  AM 510 4to, s. 73–74; ÍF 33, s. 184–185.
207  SPMA I, s. 360.
208  AM 510 4to, s. 86; ÍF 33, s. 189.
209  AM 510 4to, s. 89; ÍF 33, s. 191.
210  ÍF 29, s. 137.



119

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

no w  redakcji  291, można zakwalifikować jako tzw. strofy sytua­
cyjne. To rodzaj strof, które stanowią integralną część narracji 
sagi, często służąc jej autorowi do uwzględnienia myśli lub uczuć 
poety, który za pomocą poezji komunikuje się z  innymi ludź­
mi211. Sytuuje to redakcję  291 bliżej sag o  Islandczykach niż sag 
królewskich. Jednocześnie może być wynikiem tego, że poszcze­
gólne strofy były od początku integralną częścią motywów, na 
które składała się rozbudowująca się w czasie saga, ewentualnie 
stanowiły punkt wyjścia do ich powstania. O tym ostatnim może 
świadczyć fakt, że poza nielicznymi wyjątkami (lausavísa 3 Einara 
Brzęczącej Szali Helgasona) strofy te występują w innych sagach 
w niemal identycznych kontekstach, tworzonych przez prozaicz­
ny opis danej opowieści.

Z  pięciu strof, które można znaleźć w  redakcji  St7  sagi, tylko 
jedna nie pojawia się w  redakcji  291. Jest to lausavísa  1  Vígfúsa 
Víga-Glúmssona. Skald ten znany był autorowi redakcji  291, wy­
mieniony jest bowiem pośród czwórki Islandczyków obecnych 
w otoczeniu jarla Hákona z Hlaðir. Lausavísę 1 uwzględnił w swo­
im przekazie także autor redakcji  510. W  obu przypadkach kon­
tekst ich wykorzystania jest niemal identyczny i dotyczy przyjęcia 
Vígfúsa do załogi łodzi jarla Eryka tuż przed bitwą w Hjǫrungavágr. 
Jedyna różnica między obydwiema redakcjami polega na tym, że 
przekaz 510 zawiera ocenę Eryka strofy wygłoszonej przez poetę, 
co tworzy wrażenie, że jakość kompozycji przyczyniła się do tego, 
iż jarl zaakceptował Vígfúsa jako członka swojej załogi212. Lausaví­
sa Vígfúsa funkcjonuje jedynie w kontekście legendy o Jomsborgu, 
pełniąc funkcję strofy sytuacyjnej, która uzupełnia przewijający 
się przez wszystkie redakcje sagi motyw Islandczyków, którzy bra­
li udział w bitwie w Hjǫrungavágr u boku jarlów Hlaðir.

211  J. Morawiec, Między poezją a polityką. Rozgrywki polityczne w Skandy
nawii XI wieku w świetle poezji ówczesnych skaldów, Wydawnictwo Uniwersyte­
tu Śląskiego, Katowice 2016, s. 56 (tam dalsza literatura przedmiotu).

212  AM 510 4to, s. 74; ÍF 33, s. 185.



120

Wstęp

Redakcja sagi, którą zawiera rękopis AM  510  4to, obejmuje naj­
większą w  porównaniu z  innymi liczbę strof, w  sumie  21. Wśród 
nich jest 6, które znamy z innych redakcji (291, St7). Pozostałe 15 to 
strofy, które nie występują w innych redakcjach:
•• Þórðr Kolbeinsson, Eiríksdrápa  2  – strofa wieńczy przekaz 

sagi na temat gotowości jarla Hákona z  Hlaðir do odparcia 
ataku Jomswikingów. Jarla wspierają jego synowie; każdy 
z  nich dowodzi oddziałem  180 dobrze wyposażonych łodzi 
(rozdział XXXIX)213;

•• Þórðr Kolbeinsson, Eiríksdrápa  3  – strofa ta dopełnia przeka­
zu sagi o gromadzeniu się obu stron do bitwy i gotowości do 
rozpoczęcia walki zarówno przez Jomswikingów, jak i  przez 
jarla Hákona oraz jego synów (rozdział XXXIX)214;

•• Tindr Hallkelsson, Hákonardrápa  1–3  – sekwencja trzech 
strof, które wieńczą przekaz o  zaangażowaniu przez jarla 
Hákona do walki z  Jomswikingami w  Hjǫrungavágr dwóch 
trollic, Þorgerðr i jej siostry Irpy. Obie stały na pokładzie łodzi 
jarla i wystrzeliwały swoimi palcami strzały w stronę Jomswi­
kingów. Walka stała się tak zażarta, że jarl odrzucił swoją kol­
czugę (rozdział XLV)215;

•• Tindr Hallkelsson, Hákonardrápa  4–9  – sekwencja sześciu 
strof (pięciu pełnych i  jednego helmingu), która następuje 
zaraz po informacji o  utracie przez Jomswikingów 25  łodzi 
w  czasie bitwy w  Hjǫrungavágr. Bezpośrednio po tej sekwen­
cji autor redakcji podkreśla waleczność Jomswikingów, a  na­
stępnie przytacza słowa wypowiedziane przez Sigvaldiego do 
Búiego Tęgiego, w  których jarl zapowiada chęć odwrotu wo­
bec niemożności prowadzenia skutecznej walki z  trollicami 
(rozdział XLV)216;

213  AM 510 4to, s. 69; SPMA I, s. 491.
214  AM 510 4to, s. 70; SPMA I, s. 493.
215  AM 510 4to, s. 81–82; SPMA I, s. 338–343.
216  AM 510 4to, s. 82–84; SPMA I, s. 345–353.



121

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

•• Tindr Hallkelsson, Hákonardrápa  10–11  – sekwencja dwóch 
strof (jedna pełna i  jedna półstrofa), która następuje po opi­
sie ostatnich chwil Búiego Tęgiego. Búi, widząc zbliżającą się 
klęskę, woła do swoich ludzi, aby razem z  nim opuścili łódź, 
chwyta w ręce dwie skrzynki pełne złota i wyskakuje za burtę 
(rozdział XLVI)217;

•• Vígfúss Víga-Glúmsson, Wiersz o  jarlu Hákonie  1  – strofa 
wieńczy przekaz sagi o  walce, jaką siły jarla Hákona podjęły 
po pokonaniu większości Jomswikingów z Vagnem Ákasonem 
i jego ludźmi (rozdział XLVII)218;

•• anonimowa strofa  – wpleciona w  opis egzekucji pojmanych 
Jomswikingów. Przypisana jest jednemu z  nich, nienazwane­
mu z  imienia, który spytany przez Þorkela Gliniankę o  to, co 
myślał o  zbliżającej się śmierci, odpowiedział, że ma w  związ­
ku z  tym dobre myśli, i  następnie wyrecytował ową strofę. 
Jomswiking uniknął śmierci, gdyż w  reakcji na strofę jarl Eryk 
nazwał go dobrym wojem i  zaproponował mu wolność. Gdy 
ten zgodził się na to, jarl przyjął go do swojej drużyny (roz- 
dział LIV)219.
Spośród tych piętnastu strof osiem i  pół to fragmenty poezji, 

które znamy jedynie dzięki redakcji 510. To sytuacja zupełnie wy­
jątkowa w porównaniu do innych redakcji Sagi o Jomswikingach. 
Rzecz jest o tyle znamienna, że dotyczy to w całości fragmentów 
wiersza Tinda Hallkelssona, dedykowanego jarlowi Hákonowi 
z Hlaðir (strofy: 2, 3 – pierwszy helming, 5–11). Jednym z czynni­
ków, który mógł przyczynić się do zachowania tych strof, mogło 
być przekonanie autora redakcji sagi, że pochodzą one z  wier­
sza (flokkr) poświęconego Jomswikingom220.

217  AM 510 4to, s. 85–86; SPMA I, s. 354–356.
218  AM 510 4to, s. 87; SPMA I, s. 363.
219  AM 510 4to, s. 94; SPMA I, s. 1081.
220  AM 510 4to, s. 82.



122

Wstęp

Niemniej pozostałe strofy, które znajdujemy w  redakcji  510, 
występują także w  innych tekstach. Strofa  2  Eiríksdrápy Þórða 
Kolbeinssona w większości przypadków pojawia się w podobnym 
kontekście co w  Sadze o  Jomswikingach. W  Heimskringli oraz 
Óláfs saga Tryggvasonar en mesta posłużyła bowiem potwier­
dzeniu przekazu o  gromadzeniu przez jarlów Hákona i  Eryka 
wojsk w  różnych częściach Norwegii w  celu obrony przed ata­
kiem Jomswikingów221. Z kolei w Fagrskinnie strofa wieńczy prze­
kaz o przybyciu Jomswikingów do zatoki Hjǫrungavágr, gdzie na 
czele swoich sił oczekiwali na nich jarl Hákon i  jego synowie222. 
Snorri wykorzystał strofę Þórða także w swojej Eddzie. W Skáld-
skaparmál służy ona jako dostarczycielka przykładów synoni­
mów (heiti) poezji223.

Strofę  3  Eiríksdrápy Þórða Kolbeinssona odnajdujemy w  in­
nych sagach królewskich. W  Fagrskinnie towarzyszy ona stro­
fie  2 Eiríksdrápy, wieńcząc przekaz o  gromadzeniu się sił obu 
stron w Hjǫrungavágr224. Snorri w Heimskringli, a w ślad za nim 
autor Óláfs saga Tryggvasonar en mesta, wykorzystują tę strofę, 
aby potwierdzić swój przekaz o jarlu Hákonie zbierającym wieści 
o zbliżaniu się Jomswikingów do Norwegii, patrolowaniu norwe­
skich wybrzeży i o przybyciu wojsk jarla Eryka z północy kraju225.

Strofę 1 oraz drugi helming strofy 3 Hákonardrápy Tinda Hall­
kelssona przytacza Snorri w  Heimskringli, a  za nim autor Óláfs 
saga Tryggvasonar en mesta. Oba fragmenty posłużyły do po­
twierdzenia przekazu o zażartości walk w Hjǫrungavágr, co spra­
wiło, że kolczuga Hákona nie nadawała się do użytku i jarl musiał 
ją zdjąć226. Pierwszy helming strofy 1 został ponadto wykorzysta­

221  ĺF 26, s. 276; Heimskringla I, s. 222; En mesta I, s. 181–182.
222  ĺF 29, s. 129.
223  Snorra Edda, Skáldskaparmál, s. 84.
224  ĺF 29, s. 130.
225  ĺF 26, s. 277–278; Heimskringla I, s. 223; En mesta I, s. 184.
226  ĺF 26, s. 281–282; Heimskringla I, s. 226; En mesta I, s. 190.



123

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

ny przez Snorriego w  jego Eddzie, gdzie pełni funkcję jednego 
z przykładów użycia kenningów broni227.

Strofę  4  Hákonardrápy Tinda Hallkelssona przytacza Snorri 
w  Heimskringli, a  za nim autor Óláfs saga Tryggvasonar en me-
sta. Strofa ta posłużyła do potwierdzenia przekazu o 25 statkach 
Jomswikingów, które zostały opróżnione z poległych i wszystkie­
go, co mogło być potraktowane jako łup228.

Strofa Vígfúsa Víga-Glúmssona, która najpewniej jest częś­
cią osobnego wiersza na cześć jarla Hákona, pojawia się także 
w Fagrskinnie. Podobnie jak w redakcji 510 Sagi o Jomswikingach 
strofa wieńczy relację o starciu sił jarla z ludźmi Vagna Ákasona. 
Jomswikingowie zostali pokonani, a  Vagn i  ci, którzy przeżyli 
walkę, uwięzieni229.

Anonimową strofę, wygłoszoną przez jednego z  Jomswikin­
gów tuż przed egzekucją, przytoczył też autor Fagrskinny. Kon­
tekst jest identyczny jak w Sadze o Jomswikingach – autor strofy 
ratuje swoje życie dzięki interwencji jarla Eryka230.

W przeciwieństwie do redakcji 291 strofy z redakcji 510 mogą 
być w  zdecydowanej większości zakwalifikowane jako uwierzy­
telniające. Dotyczy to przede wszystkim fragmentów Eiríksdrápy 
Þórða Kolbeinssona i  Hákonardrápy Tinda Hallkelssona. Proble­
matyczne w tym kontekście może wydać się użycie strofy Vígfúsa 
Víga-Glúmssona. Sprawia ona bowiem wrażenie bardziej „zgra­
nej” z narracją sagi niż inne strofy w tym zestawie, co nie wyklu­
cza potencjalnie jej sytuacyjnego charakteru. Takich wątpliwości 
nie ma w przypadku anonimowej strofy jednego z Jomswikingów, 
którą bez wahania można zakwalifikować jako sytuacyjną.

Powyższe zestawienie wskazuje na większe niż w  przypadku 
autorów innych redakcji sagi zainteresowanie autora redakcji 510 

227  Snorra Edda, Skáldskaparmál, s. 68.
228  ĺF 26, s. 285–286; Heimskringla I, s. 229; En mesta I, s. 199–200.
229  ĺF 29, s. 134–135.
230  ĺF 29, s. 135.



124

Wstęp

poezją skaldów i wykorzystaniem jej w sposób zbliżony do tego, 
jak robili to Snorri i  inni twórcy sag królewskich. Przemawia za 
tym zaaranżowanie strof Hákonardrápy Tinda Hallkelssona 
w  trzy sekwencje, z  których druga liczy sześć strof. Stylistycz­
nie autor sagi osiąga efekt oddania głosu poecie, który swoim 
wierszem nie tylko potwierdza przekaz sagi, lecz także niejako, 
oczywiście biernie, go współtworzy. Warto podkreślić, że tego 
typu praktyka autorów sag nie zdarzała się aż tak często i  prze­
ważnie dotyczyła z  jednej strony ważnych wydarzeń, a z drugiej 
prominentnych, cieszących się uznaniem i sławą poetów.

Ponadto autor redakcji  510 jako jedyny odwołuje się do 
Jómsvíkingadrápy Bjarniego Kolbeinssona. Co prawda saga nie 
zawiera żadnej strofy tej kompozycji, jednak dowiadujemy się 
z  niej, że poemat o  wikingach z  Jomsborga skomponował bi­
skup Orkadów. Zapewne nie jest kwestią przypadku, że drápę 
Bjarniego autor sagi wspomniał przy okazji opisywania zmagań 
w Hjǫrungavágr231.

Powyższy przegląd pokazuje, że autorzy poszczególnych re­
dakcji Sagi o  Jomswikingach korzystali z  wyszukanej poezji, do 
której chętnie sięgali także twórcy innych sag. Strofy skaldów, 
przede wszystkim te poświęcone zmaganiom w  Hjǫrungavágr, 
stanowiły  – jak się wydaje  – coś, co moglibyśmy nazwać rdze­
niem legendy o Jomsborgu. Po części wynikało to z siły i statusu 
samej poezji w  średniowiecznym społeczeństwie skandynaw­
skim. Niemniej nie sposób nie zauważyć, że wśród kompozy­
torów tych strof byli znakomici adepci sztuki poetyckiej, którzy 
bez problemu znajdowali swoje miejsce na dworach skandynaw- 
skich władców.

Jednym z  nich był bez wątpienia Einarr Brzęcząca Szala Hel­
gason, którego lausavísur są obecne w  poszczególnych redak­
cjach sagi. O  samym Einarze nie posiadamy zbyt wielu potwier­

231  AM 510 4to, s. 71.



125

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

dzonych informacji. Wywodził się zapewne z szanowanej rodziny 
osadników z  zachodniej Islandii, w  tradycji został zapamiętany 
jako stryj Guðrún Ósfívrdóttir, bohaterki Laxdœla sagi. Einarr 
miał być także przyjacielem Egila Skallagrimssona232. Znaczenie 
osiągnął jako skald jarla Hlaðir Hákona. To jemu poświęcił utwór, 
z którego jest najbardziej znany – Vellekla.

Jest to jedyny zachowany utwór tegoż skalda, choć nie ulega 
wątpliwości, iż do naszych czasów nie przetrwał w całości – bra­
kuje między innymi jego refrenu (stef). Tradycyjnie datowany jest 
na około 986 rok, a jego głównym wątkiem są zbrojne zmagania 
jarla Hlaðir, gdy wywalczył władzę w  Norwegii po śmierci króla 
Haralda Szarego Płaszcza. Vellekla w dość wyszukany, świadczący  
o  kunszcie poety sposób opisuje walki, jakie toczył jarl Hlaðir 
z  braćmi Haralda, przede wszystkim z  Ragnfredem, który miał 
nadzieję na odzyskanie utraconych wpływów. W poemacie skald 
nawiązuje także do udziału jarla w wojnie z cesarzem Ottonem II 
u boku Haralda Sinozębego oraz do starcia w Hjǫrungavágr. Stro­
fy, które dziś badacze przypisują Vellekli, są rozproszone w  róż­
nych przekazach, między innymi w  Heimskringli, Fagrskinnie, 
kodeksie Flateyjarbók oraz Eddzie Snorriego233. Wśród tych, któ­
re zawiera ostatni z  tych przekazów, są strofy  33 i  34, które naj­
prawdopodobniej opisują atak duńskiej armii pod wodzą dwój­
ki wodzów, Sigvaldiego i  Búiego, z  którymi jarl Hákon zmierzył 
się w  Hjǫrungavágr234. Mimo że słusznie zwraca się uwagę na 
niepewną przynależność tych strof do Vellekli 235, istotniejsza 
z  punktu widzenia narodzin i  rozwoju legendy o  Jomsborgu 
mogła być atrybucja tych fragmentów. Dzięki Eddzie Snorriego 

232  Por.  SPMA I, s.  137; M.  Clunies Ross, A  Tale of Two Poets. Egill Skal-
lagrimsson and Einarr skálaglamm, „Arkiv för nordisk filologi”  2005, vol.  120, 
s. 69–82.

233  SPMA I, s. 280.
234  SPMA I, s. 325–326.
235  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 44.



126

Wstęp

związano je bowiem z  poetą kojarzonym ściśle nie tylko z  oto­
czeniem jarla, lecz także z  bitwą, która stanowiła centralny  
punkt legendy.

Do grona poetów, których kompozycje wiążą się z  treścią 
sagi, należy zaliczyć też Tinda Hallkelssona. Hákonardrápa, 
wiersz, który miał uhonorować jarla Hákona za zwycięstwo 
w  Hjǫrungavágr236, to jedyny większy zachowany utwór tego 
poety. Jego poszczególne strofy przywoływane są, oprócz Sagi 
o  Jomswikingach, również przez Snorriego, zarówno w  Heim-
skringli, jak i  w  Eddzie. Według redakcji  510 Sagi o  Jomswikin-
gach wiersz ten był kompozycją (flokkr) o Jomswikingach. Z kolei 
Fagrskinna wskazuje, że była to drápa o  jarlu Hákonie, w  której 
najwięcej miejsca poświęcono walce jarla z Jomswikingami237.

O  Tindzie wspominają również autorzy sag. Miał on uczest­
niczyć w konfliktach między osadnikami w Islandii opisywanych 
przez Heidarvínga sagę238. Harðar saga wymienia go wśród Is­
landczyków, którzy przebywali w  Norwegii za rządów Haralda 
Szarego Płaszcza. Tradycja zachowała też informacje na temat 
rodziny Tindra. Według Heidarvínga sagi jego bratem miał być 
Illugi Czarny (svarti)239. Bardar saga snæfellsáss przekazuje zaś, 
iż Þorkell Sigmundsson poślubił Joreið, która miała być córką 
Tindra. Natomiast według Gísls þáttr Illugasonar (Opowieść 
o  Gíslim Illugasonie) jego główny bohater, skald króla Norwegii 
Magnusa Bosego, miał być prawnukiem Tindra Hallkelssona240. 
Także i w tym przypadku sława poety związanego ze znaczącym 
władcą, jakim był jarl Hákon, oraz wywodzenie się z wpływowe­

236  J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 88 sugeruje, że Tindr mógł wziąć oso- 
bisty udział w bitwie.

237  ÍF  29, s.  131; AM  510  4to, s.  82. J.  Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s.  85; 
A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 44.

238  ÍF 3, s. 296–298, 305–313, 319–321.
239  ÍF 3, s. 296; ÍF 13, s. 36.
240  ÍF 3, s. 331; ÍF 13, s. 120.



127

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

go islandzkiego rodu sprawiły, że późniejsi autorzy sag chętnie 
uwzględniali go w swoich opowieściach.

Vígfúss Víga-Glúmsson to kolejny z  poetów, którego twór­
czość wykorzystali autorzy redakcji Sagi o  Jomswikingach. Jego 
dorobek zachował się w  raczej mizernym stopniu (dwie pełne 
strofy), ale to wystarczyło do snucia domysłów, dziś już raczej 
odrzuconych w  literaturze przedmiotu, że Vígfúss mógł być au­
torem strofy wyrytej na kamieniu runicznym w Karlevi na wyspie 
Ölandii. Niemniej wydaje się, że Vígfúss pozostawał w  swojej 
twórczości pod wpływem kręgu poetów działających na dworze 
jarla Hákona z Hlaðir, między innymi Einara Helgasona.

Według tradycji sag Vígfúss był synem Víga-Glúma, protago­
nisty jednej z  sag islandzkich. Niczym typowy młody i  utalento­
wany poeta, Vígfúss nie potrafił dostosować się do norm społecz­
nych i  prawnych życia na Islandii, co skończyło się jego banicją. 
Ratunkiem dla niego okazała się służba dla jarlów Hlaðir, Hákona 
i  jego syna Eryka. Objęła ona między innymi udział w  bitwach 
w  Hjǫrungavágr i  Svǫldr. To przyniosło Vígfúsowi sławę i  pie­
niądze, a tym samym możliwość polepszenia swojego statusu po  
powrocie na Islandię241.

O wiele bardziej okazale wypada w tym gronie Þórðr Kolbeins­
son. Poeta ten urodził się około  974  roku w  zachodniej Islandii; 
tam też, w Hítarnes, znajdował się jego rodzinny majątek. Jego oj­
ciec, Kolbeinn klakkhǫfði Atlason, pochodził z  Norwegii242. Dal­
sze szczegóły na temat kręgu rodzinnego skalda przynosi Bjarnar 
saga Hitdœlekappa (Saga o  Björnie mistrzu z  Hitdœla), w  której 
postać Þórða odgrywa jedną z głównych ról. Jego żoną miała być 
Oddný Þorkelsdóttir, którą ze względu na jej urodę zwano „Świe­
cą Wyspy”  (Eykindill). Oboje doczekali się licznego potomstwa 

241  SPMA I, s. 361.
242  Taką informację znajdujemy w redakcji Hauksbók Landnámabók. Inna 

redakcja dzieła, Sturlubók, wskazuje niejakiego Kolbeina Þórðarsona jako jego 
ojca. ÍF 1, s. 99, 144.



128

Wstęp

(pięciu synów i trzech córek), między innymi syna Arnóra, który 
później także zasłynął jako skald243.

Wiodącym motywem Bjarnar sagi jest konflikt protagoni­
sty, Björna Arngeirsona, z  Þórðem, wywołany faktem, że ten 
drugi poślubił Oddný, która w  sadze była przeznaczona Björno­
wi. Rywalizacja między nimi kończy się mordem na głównym 
bohaterze, którego dokonano na zlecenie Þórða244. Motyw ten, 
analogiczny do występującego w  innych sagach skaldycznych, 
jest zapewne późniejszą konstrukcją literacką. Niemniej stał 
się on okazją do przytoczenia kilkunastu lausavísur przypisy­
wanych Þórðowi, z  których większość to niðvísur oczerniające  
Björna245. Nie dziwi więc opinia, jaką na temat Þórða wyrażono 
w Bjarnar sadze: „Þorðr był uznanym poetą, choć raczej nielubia­
nym ze względu na swoje złośliwości i kpiny z innych” („ekki var 
Þórðr mjǫk vinsæll af alþýðu, þvi at hann þótti vera spottsamr ok 
grár við alla þá er honum þótti dælt við”)246.

Dworska kariera Þorða wiąże się przede wszystkim ze służbą 
dla jarla Eryka z  Hlaðir. Według Bjarnar sagi skald należał do 
jego hirðu247. Służba ta została okraszona poezją. Saga wspomi­
na wiersz zatytułowany Belgskakadrápa (Wiersz o  wstrząsanej 
sakwie), ale słusznie przyjmuje się, że w  istocie chodzi o  Eiríks-
drápę, której strofy przywołane są w wielu innych sagach, w tym 
w Knýtlinga sadze248.

243  ÍF 3, s. 125 i nast.
244  ÍF 3, s. 200–203.
245  Szerzej na ten temat zob.  J.  Morawiec, Wielkie namiętności i  ich spo-

łeczno-polityczne reperkusje na przykładzie Hallfreðar saga i  Bjarnar saga Hit-
daelakappa, w: Cor hominis. Wielkie namiętności w dziejach, źródłach i studiach 
nad przeszłością, red. S. Rosik, P. Wiszewski, Wydawnictwo Uniwersytetu Wroc­
ławskiego, Wrocław 2007, s. 151–168.

246  ÍF 3, s. 111.
247  ÍF 3, s. 111.
248  Por. uwagi Jayne Carroll w SPMA I, s. 486–487.



129

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

Na wiersz ten składa się 17 strof. Jego treść wskazuje na to, że 
został skomponowany już w czasie pobytu Eryka w Anglii, gdzie 
z  nadania Knuta pełnił on godność earla Anglii Wschodniej 
(od 1016 do około 1023 roku)249. Sugerowałoby to pobyt w Anglii 
także samego Þorða, choć jego szczegóły pozostają oczywiście 
nieznane.

Utwór rekapituluje najważniejsze wydarzenia w  karierze 
Eryka. Þorðr nawiązuje więc do bitwy pod Hjǫrungavágr, upad­
ku jarla Hákona, pobytu Eryka na wygnaniu w  Szwecji, bitwy 
w  Øresundzie i  w  końcu do wezwania ze strony Knuta do wyru­
szenia razem z nim do Anglii.

Zwraca uwagę oszczędność skalda w  stosowaniu odniesień 
mitologicznych. Wojenne i  wodzowskie przymioty Eryka dwu­
krotnie zestawione są z postaciami bóstw: „czczony Þundr [Odyn] 
morskiego rumaka” („leyfðr Þundr hests grœðis”); „odważny Frej 
słupa bitwy” („hvatr Freyr folkstafns”)250. Niemniej są to frazy 
dość standardowe, które wpisują się w typową dla poezji skaldów 
stylistykę wojenną. Przypadek ten jednak świadczy o  wpływie 
nowego środowiska (Anglia) i  nowej sytuacji politycznej, w  ja­
kiej znalazł się sam Eryk, na istotne zmiany w  retoryce skal­
dów, zapewne wychodzącej naprzeciw nowym oczekiwaniom  
adresatów poezji251.

Według przekazu Bjarnar sagi Þorðr miał skomponować rów­
nież drápę na cześć Olafa Świętego252. Z kolei Skáldatal przypisu­
je poetę, prócz jarla Eryka i Olafa Haraldssona, także do Magnusa 
Dobrego (jedynie redakcja  A) oraz króla Danii Swena Ulfssona  

249  Szerzej na temat działań Eryka u  boku Knuta zob.  J.  Morawiec, Knut 
Wielki. Król Anglii, Danii i Norwegii (ok. 995–1035), Avalon, Kraków 2013, s. 106–
108, 136–138.

250  SPMA I, s. 508, 510.
251  Więcej na ten temat zob. M. Males, The Poetic Genesis of Old Icelandic 

Literature, de Gruyter, Berlin–Boston 2020.
252  ÍF 3, s. 126–127.



130

Wstęp

(jedynie redakcja B)253. Do naszych czasów nie zachowało się jed­
nak nic z poezji Þorða tworzonej dla skandynawskich królów.

Wzmianka redakcji Sagi o  Jomswikingach z  kodeksu AM  510   
4to o  biskupie Bjarnim i  jego drápie na temat wikingów z  Joms­
borga stanowi idealny pretekst do poświęcenia kilku słów tej 
i  jeszcze jednej kompozycji skaldycznej. Jómsvíkingadrápa Bjar­
niego Kolbeinssona i Búadrápa Þorkela Gíslasona, obie powstałe 
w XII wieku, reprezentują ważny etap w rozwoju legendy, której 
głównym nośnikiem jest Saga o Jomswikingach.

O  Þorkelu Gíslasonie, autorze Búadrápy, w  zasadzie nic nie 
wiadomo. Możemy tylko się domyślać, że najpewniej jak więk­
szość skaldów pochodził z Islandii. Co więcej, jego zainteresowa­
nie legendą o  Jomsborgu, przekute w  wiersz o  Búim Tęgim, zna­
my jedynie dzięki autorowi Óláfs saga Tryggvasonar en mesta, 
który przytoczył w swoim dziele wszystkie 12 strof wiersza.

Poemat Þorkela poświęcony jest w całości jednemu z liderów 
drużyny z  Jomsborga i  jego udziałowi w  bitwie w  Hjǫrungavágr. 
Prócz Búiego skald wymienia też inne osoby, które pojawiają 
się w  sadze: Vagna Ákasona oraz jarla Eryka z  Hlaðir. Mimo że 
wiersz jest pełen elementów charakterystycznych dla konwencji 
skaldycznej, bez wątpienia nawiązuje do konkretnych wątków 
znanych nam z  legendy, a  sam poeta ustawia siebie w  roli nar­
ratora. Dwukrotnie, w  strofach  1  i  8, skald wskazuje, że treści, 
które przywołuje w wierszu, zasłyszał (   frák  ). Brak precyzji w tej 
kwestii może być rozczarowujący szczególnie w  kontekście do­
ciekań, co było źródłem wiedzy Þorkela, ale należy pamiętać, że 
mamy do czynienia z  przejawem konwencji skaldycznej, w  ra­
mach której skald nie tyle dystansuje się od przekazywanych 
informacji, ile wskazując na mniej lub bardziej określone źródła 
swojej wiedzy, integruje siebie i  swoją narrację z  szerszym gro­
nem odbiorców. Nie da się więc wykluczyć, że frák w przekazie 

253  Skáldatal, s. 253, 257, 258, 261, 262, 266, 274, 280, 283.



131

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

Þorkela służyło wykreowaniu wrażenia, że historia, którą reka­
pituluje w  wierszu, jest szerzej znana, a  tym samym odbiorcom 
jego poezji będzie łatwiej stwierdzić, czy jego przekaz jest wiary- 
godny, czy nie.

Zdecydowana większość strof, szczególnie pierwsze dzie­
więć, to popis poety w  tworzeniu klasycznych w  swojej symbo­
lice i  wyszukanych, jeśli chodzi o  zastosowane metrum, strof 
batalistycznych. Þorkell zgrabnie operuje skaldycznym warian­
tem metrum málaháttr, czyli metrum wygłaszanych mów. Wa­
riant ten charakteryzuje się pięcioma sylabami w linii, aliteracją 
oraz identycznymi rymami końcowymi łączącymi linie w pary254. 
W  kolejnych strofach skald dostarcza wyrafinowanych form sty­
listycznych, przede wszystkim kenningów łodzi, bitew i  uzbroje­
nia; przykładowo:
•• rumak zatok (valr víka) – łódź;
•• ryk tarcz (rym randa) – bitwa;
•• koszula Hamðira (serkr Hamðis) – kolczuga;
•• wiosło rany (ár bens) – miecz.

Ponadto zgodnie z  konwencją starcie, które opisuje Þorkell, 
jest niezwykle zażarte, trup pada gęsto, a  kruki i  inni padlino­
żercy cieszą się na swój łup. Tego typu strofy znalazłyby swoje 
miejsce w  niemal każdej kompozycji skaldycznej poświęconej 
zmaganiom wojennym. Dopiero w  strofie  8 pojawia się wśród 
walczących odważny wojownik imieniem Búi, co skłania do kon­
kluzji, że skald przede wszystkim bawi się konwencją i  popisuje 
swoim talentem, a  legenda o wikingach z Jomsborga stanowi do 
tego dogodny pretekst.

Niemniej druga część poematu zdradza, że Þorkell znał le­
gendę w  jakimś stopniu zbliżoną do wersji występujących w  za­
chowanych przekazach literackich. W  strofie  10 znajduje się od­
wołanie do trollicy, która wystrzeliwała palcami strzały w stronę 

254  SPMA I, s. 941.



132

Wstęp

wojów. Ci zaś uznali to za nie lada wyzwanie, szczególnie że  
przyszło im walczyć w  trakcie niezwykle okrutnej burzy. To 
bezpośrednie nawiązania do elementów, które znamy z  Sagi 
o  Jomswikingach. Otwarte pozostaje pytanie, czy fakt, iż Þorkell 
mówi o  jednej trollicy, a  nie dwóch, to efekt jego ingerencji 
w  treść legendy, czy też wiernej adaptacji wersji, do której miał 
dostęp255. To samo tyczy się starcia Vagna Ákasona z  jarlem Ery­
kiem, o czym mowa jest w strofie 12, gdyż z samego wiersza nie 
wynika to, co wiemy z  sagi na temat pobitewnych losów Vagna 
i  jego relacji z  jarlem. Bazując na samej strofie, można odnieść 
wrażenie, że wyczyszczenie łodzi młodego Jomswikinga z załogi 
dotyczyło też jego samego. Mniej wątpliwości budzi treść stro­
fy  11, w  której skald nawiązuje do opisywanych przez wszystkie 
redakcje ostatnich chwil Búiego, który w obliczu widma porażki 
wyskoczył za burtę swej łodzi ze skrzynkami pełnymi złota pod 
pachami, nakazując zrobić to samo swoim ludziom256.

O ile więc nie ma wątpliwości, że Þorkell wykorzystał legendę 
o Jomsborgu do tego, aby popisać się swoim talentem, o tyle nale­
ży uznać, że czynił to w oparciu o jakąś jej wersję, która na etapie 
kompozycji wiersza mogła różnić się w szczegółach od znanych 
nam i  zachowanych redakcji sagi. Co więcej, treść utworu wska­
zuje na to, że legendę o wikingach z Jomsborga można było opo­
wiedzieć z różnych perspektyw, w tym przypadku jednego z lide­
rów drużyny257.

Jómsvíkingadrápa Bjarniego Kolbeinssona to kolejne poetyc- 
kie ujęcie legendy o  Jomsborgu. Przyjmuje się, że wiersz został 
skomponowany pod koniec XII lub na początku XIII wieku. Zda­
niem Megaarda to właśnie rok 1188 wyznacza terminus ante quem 
powstania poematu. Badacz ten zwraca uwagę, iż satyryczny wy­

255  Por. J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 91.
256  SPMA I, s. 950–952.
257  Por. J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 90.



133

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

dźwięk dwóch pierwszych strof oraz odwołania do miłosnych nie­
powodzeń w relacjach z kobietami zupełnie nie pasują do obrazu 
mocno zaangażowanego religijnie biskupa. Dlatego sądzi on, iż 
Jómsvíkingadrápa została skomponowana przez Bjarniego, za­
nim został kościelnym hierarchą258. Z kolei Jenny Jochens, datując 
drápę ogólnie na około 1200 rok, zakłada, iż Bjarni mógł być już 
osobą duchowną i  że jego status wpłynął na niepowodzenie mi­
łosne, do którego odniesienie znajdujemy w wierszu259.

Utwór Bjarniego ułożony w  metrum munnvǫrp, które jest 
prostszą odmianą metrum dróttkvætt, nawiązuje do finału histo­
rii o Jomswikingach, czyli zakończonej bitwą w Hjǫrungavágr wy­
prawy drużyny przeciw jarlowi Hákonowi, oraz do okoliczności,  
które ją poprzedziły260. W  poemacie występują liczne odwoła­
nia do tradycji ustnej, z  której skald zapewne czerpał, kompo­
nując drápę. Jednocześnie zgodność poszczególnych elementów 
narracyjnych wiersza z  opowieścią zachowaną w  sadze skłania 
część badaczy do podejrzeń, że Bjarni miał do dyspozycji spisa­
ną już redakcję Jómsvíkinga sagi 261. Obecnie jednak nie ma na 
to jednoznacznych dowodów i  nie można wykluczyć, że skald 
oparł kompozycję jedynie na ustnym przekazie dotyczącym sagi 
o  wikingach z  Jomsborga262. Niemniej wydaje się zasadne po­
strzegać Jómsvíkingadrápę jako przejaw tego samego zaintereso­
wania legendą, który skutkował nie tylko dość dobrym rozezna­
niem w jej treści wśród odbiorców poezji oraz sag, lecz także jej 

258  J. Megaard, Studier…, s. 171–172.
259  J.  Jochens, Mansǫngr and the Jómsvikingar, w:  Le secret d’Odin. 

Mélanges offerts á  Régis Boyer, éd.  M.  Auchet, Presses Universitaires de Nancy, 
Nancy  2001, s.  17–26. Por.  też A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduc- 
tion…, s. 45.

260  SPMA I, s.  954. Zob.  też B.  Fidjestøl, Bjarni Kolbeinsson, w:  Medieval 
Scandinavia…, s. 48.

261  J. Megaard, Studier…, s. 169–170.
262  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 46.



134

Wstęp

spisaniem, czego efektem są zarówno nawiązania do niej w  sa­
gach królewskich, jak i  zachowane do dziś redakcje Jómsvíkin- 
ga sagi 263.

Wiersz wzbudza ciekawość badaczy również z  innych po­
wodów. Pierwsze dwie strofy zdają się być parodią skaldycznej 
maniery, gdy autor deklaruje, że nie ma zamiaru prosić nikogo 
o  wysłuchanie poematu, i  ogłasza, że ułoży go, nawet jeśli nikt 
nie będzie nim zainteresowany, a  on sam nie jest biegły w  poe­
tyckiej sztuce. Zwraca się też uwagę, iż to, co Bjarni sam nazywa 
sǫgukvæði, jest w  istocie jednym z  pierwszych opowiadań wpra­
wionych w  ramy poezji skaldycznej i  odnoszących się do starej, 
choć pamiętanej tradycji, zamiast do wydarzeń, których jako 
skald doświadczał osobiście264.

W  końcu Jómsvíkingadrápa postrzegana jest jako przykład 
zmian w  uprawianiu sztuki skaldycznej, której komponowanie 
w  coraz większym stopniu stawało się domeną ludzi wykształ­
conych, tak jak Bjarni zaznajomionych nie tylko z  kanonem na­
rzędzi poetyckich, lecz także z  podstawowymi założeniami ów­
czesnej gramatyki (w  rozumieniu jednej ze sztuk wyzwolonych) 
oraz dziedzictwem antycznej i  średniowiecznej poezji łaciń­
skiej. Tym między innymi Jonas Wellendorf tłumaczy dołącze­
nie 40  strof wiersza do redakcji Eddy Snorriego, którą zawiera 

263  J. Lindow, Narrative and the Nature of Skaldic Poetry, „Arkiv för nor­
disk filologi” 1982, vol. 97, s. 111; B. Fidjestøl, Bjarni Kolbeinsson…, s. 48; J. Mega­
ard, Studier…, s. 155–156.

264  B.  Fidjestøl, Bjarni Kolbeinsson…, s.  48; J.  Lindow, Narrative and 
the Nature…, s.  109–110; J.  Wellendorf, No Need for Mead. Bjarni Kolbeinsson’s 
Jómsvikingadrápa and the Skaldic Tradition, „North-Western European Langua­
ge Evolution” 2016, vol. 69/2, s. 134–137; K. Heslop, Assembling the Olaf-archive? 
Verses in Óláfs saga Tryggvasonar en mesta, w:  The Fantastic in Old Norse/Ice-
landic Literature. Sagas and the British Isles. Preprint Papers of the Thirteenth 
International Saga Conference, Durham and York, 6th–12th August, 2006, vol. 2, 
eds. J. McKinnell, D. Ashurst, D. Kick, Centre for Medieval and Renaissance Stu­
dies, Durham 2006, s. 384.



135

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

manuskrypt  GKS  2367  4to265. Óláfs saga Tryggvasonar en mesta 
zawiera 18 strof tego wiersza (5 z nich nie znajduje się w Eddzie), 
które przypisane są biskupowi Bjarniemu. Podobnie autor redak­
cji  AM  510  4to Sagi o  Jomswikingach wspomina o  tym, iż drápa 
jest dziełem tej osoby.

Stąd dziś raczej panuje zgoda, iż składająca się z  45  strof 
Jómsvíkingadrápa jest wynikiem pracy Bjarniego Kolbeinssona, 
wnuka Pálla Þorsteinssona, jarla Orkadów. Bjarni pozostawał 
w  bliskich i  przyjaznych związkach z  potężnym islandzkim ro­
dem Oddaverjów, który dominował w południowej części wyspy. 
Od  1188  roku do śmierci, która nastąpiła 15  września  1223  roku, 
Bjarni był biskupem Orkadów. W  czasie swojego pontyfikatu 
rozpoczął między innymi starania o  kanonizację jarla Orkadów 
Rǫgnvalda Kolssona, a  także budowę katedry pod wezwaniem 
św. Magnusa w Kirkwall266.

Według Jesch poemat w  pierwszej kolejności rekapitulu­
je i  gromadzi w  jednym miejscu różne tradycje na temat bitwy 
w  Hjǫrungavágr267. Z  kolei Finlay i  Þórdís Edda wychodzą z  za­
łożenia, że niemożliwe jest dziś stwierdzenie, czy utwór Bjarnie- 
go oparty został na spisanej już wersji sagi, czy jednak skompo­
nowanie drápy poprzedziło proces spisywania legendy268. Warto 
mimo wszystko przyjrzeć się poszczególnym strofom zaliczanym 
dziś w skład wiersza, tworzącym poetycką opowieść (sǫgukvæði) 

265  J.  Wellendorf, No Need for Mead…, s.  150. Zob.  też Guðrún Nordal, 
Tools of Literacy. The Role of Skaldic Verse in Icelandic Textual Culture of the 
Twelth and Thirteenth Centuries, Toronto University Press, Toronto–Buffalo–
London 2001, s. 46–47.

266  SPMA I, s. 954; B. Fidjestøl, Bjarni Kolbeinsson, s. 48; Ólafur Halldórs­
son, Danish Kings and the Jomsvikings in the Greatest Saga of Óláfr Tryggvason, 
Viking Society for Northern Research, London 2000, s. 75–76; J. Wellendorf, No 
Need for Mead…, s. 132–134; J. Lindow, Narrative and the Nature…, s. 111; Guðrún 
Nordal, Tools of Literacy…, s. 177.

267  J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 92.
268  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 46.



136

Wstęp

o  wikingach z  Jomsborga, i  zastanowić, w  jaki sposób ich treść 
nawiązuje do wersji legendy zachowanej w redakcji 291.

W centrum narracji Bjarniego pozostaje piątka wodzów (fimm 
hǫfðingjar). Są to: Sigvaldi, Þorkell, Búi, Sigurðr i  Vagn. Wy­
szukane epitety wskazujące na ich odwagę i  waleczność miały 
predestynować ich do roli liderów wyjątkowej drużyny, która 
podjęła się wyjątkowego zadania269. Uderza przy tej okazji brak 
jakiejkolwiek wzmianki o Pálna-Tókim, postaci bądź co bądź dla 
legendy kluczowej. Jego absencja w  wierszu niekoniecznie musi 
oznaczać, że Bjarni o  nim nie wiedział. Przemilczenie jarla moż­
na wytłumaczyć raczej tym, że poeta koncentruje się w  swoim 
wierszu na wydarzeniach, które bezpośrednio poprzedziły star­
cie w  Hjǫrungavágr, a  wtedy przecież Pálna-Tóki, jak chcą tego 
redakcje sagi, już nie żył.

W  kontekście absencji Pálna-Tókiego intryguje jednak treść 
strofy  7. Bjarni wymienia w  niej pewnego Haralda, który za­
słynął toczonymi bitwami. Emily Lethbridge zwraca uwagę, że 
najpewniej poeta miał na myśli jarla Zelandii Strút-Haralda270. 
Taką ewentualność zdaje się potwierdzać odwołanie do jarla 
Bornhholmu Vésetiego. Obaj mieli być zaś synami czterech z wo­
dzów Jomswikingów. Niemniej nie można wykluczyć, że Bjar­
niemu chodziło o  króla Haralda Sinozębego. Pamiętać bowiem  
należy o  tej części tradycji dotyczącej Jomsborga, zachowanej 
przede wszystkim w przekazach Fagrskinny i Knýtlinga sagi, któ­
re wskazują na króla Danii jako założyciela twierdzy i  łączą to 
z  konfliktami między Duńczykami a  Słowianami. Być może zaś 
Bjarni, wspominając o poganach (siðfornir) walczących u boku 
Búiego, miał na myśli tych ostatnich.

Nie zmienia to faktu, że uwaga poety koncentruje się na fimm 
hǫfðingjar i  ich konfrontacji z  jarlami Hlaðir. W  tym kontekście 

269  SPMA I, s. 966, 967.
270  SPMA I, s. 965.



137

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

widać wyraźnie odwołanie się Bjarniego do serii epizodów, któ­
re odnaleźć można również w redakcji 291 Sagi o Jomswikingach. 
W strofach 11–14 skald opowiada o przysięgach, które wikingowie 
z Jomsborga złożyli w Danii w czasie uczty żałobnej (erfi). Bjarni 
relacjonuje, że zanim do tego doszło, alkohol lał się strumienia­
mi271. Doskonale koresponduje to z  uszczypliwą uwagą autora 
sagi, który swierdził, że w  czasie uczty żałobnej Jomswikingo­
wie pili na umór, aż ledwo stali na nogach272. Według Bjarniego 
Sigvaldi i  Búi przyrzekli pozbawić tronu lub zabić jarla Hákona. 
Búi przysiągł podążyć za Sigvaldim, podobnie jak Vagn za Búim. 
W końcu Vagn złożył przysięgę, jak to ujął Bjarni, dotyczącą „jas­
nej córki Þorkela”273. Motyw ten ściśle nawiązuje do przekazu 
sagi, i  to w  najbardziej istotnych szczegółach274. Można skrupu­
latnie odnotować, że w przypadku przysięgi Vagna skald nie jest 
tak konkretny jak redaktor sagi, ale wydaje się, że należy złożyć 
to na karb przekonania, iż odbiorcy wiersza nie mieli wątpliwości, 
czego de facto przysięga dotyczy.

Kolejne elementy Jómsvíkingadrápy zbieżne z  sagą dotyczą 
bezpośrednich okoliczności i  przebiegu bitwy w  Hjǫrungavágr. 
W  strofie  18 Bjarni mówi o  gromadzeniu przez jarlów Hlaðir sił, 
które miały odeprzeć atak Jomswikingów. Skald podkreśla, może 
trochę konwencjonalnie, że była to największa armia (mestr 
landherr) zwołana w krótkim czasie, niemniej jego przekaz kore­
sponduje z rozdziałem XXIX redakcji 291 sagi275.

W kontekście samych zmagań w Hjǫrungavágr, w szczególności 
zaś w kwestii tego, kto z kim mierzył się w czasie bitwy, sǫgukvæði 
Bjarniego wydaje się w  dużej mierze tożsame z  przekazem sagi. 
W  strofie  24 poeta opisuje pełen determinacji atak Sigvaldiego, 

271  SPMA I, s. 968.
272  ĺF 33, s. 97.
273  SPMA I, s. 968–971.
274  ĺF 33, s. 95–99.
275  SPMA I, s. 974; ĺF 33, s. 107–108.



138

Wstęp

któremu czoła stawił jarl Hákon276. Przekaz skalda nawiązuje do 
treści sagi. Co prawda w  rozdziale  XXXI redakcji  291 czytamy, że 
plan jarla zakładał, iż Sigvaldiemu stawi czoła jego syn Swen. Jed­
nak ostatecznie Hákon, widząc gwałtowność ataku jarla Jomsborga 
i jego ludzi, aktywnie wsparł syna. Szybko starcie to przeradza się 
w konfrontację obu jarlów, Sigvaldiego i Hákona277. W strofach 25–
26 Bjarni skoncentrował się z kolei na opisie ataku, który miał prze­
prowadzić Búi. Także i w tym przypadku zarówno wódz, jak i jego 
ludzie wykazują się odwagą i  walecznością, które zapowiadają ry­
chłe zwycięstwo. Podobnie rzecz się ma w strofie 28, gdzie Bjarni 
opisuje postawę Vagna i  jego zmagania z przeciwnikami278. Po raz 
kolejny łatwo skojarzyć przekaz strof poety z  odpowiednimi frag­
mentami sagi, a konkretnie z rozdziałem XXXII, w którym przed­
stawiono zmagania liderów Jomswikingów z jarlami Hlaðir279.

Sekwencja strof  30–33  Jómsvíkingadrápy dotyczy kluczowe­
go dla ostatecznego wyniku bitwy momentu, czyli interwencji 
Þorgerðr Hǫrðatroll, poprzedzonej złożeniem jej ofiary przez 
jarla Hákona. Bjarni mówi co prawda ogólnie o ofierze („Hákun… 
tœki þegar at blóta”)280, ale podobnie jak w  przypadku przysięgi 
Vagna, mamy prawo domyślać się, że zarówno poeta, jak i  jego 
odbiorcy wiedzieli więcej, mianowicie że, jak przekazuje saga, 
jarl złożył bogini w  ofierze swojego siedmioletniego syna, Erlin­
ga281. Interwencja Þorgerðr przynosi burzę tak okrutną, że wojom 
trudno walczyć, co w  konsekwencji prowadzi do klęski Jomswi­
kingów. Opis nawałnicy, która przyszła z  północy i  całkowicie 
opanowała miejsce zmagań, nie tylko jest plastyczny, lecz także 
bardzo mocno koresponduje z  równie wyrazistym przekazem  

276  SPMA I, s. 980.
277  ĺF 33, s. 113, 116–117.
278  SPMA I, s. 981–983.
279  ĺF 33, s. 116–119.
280  SPMA I, s. 985.
281  ĺF 33, s. 120.



139

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

samej sagi282. Sekwencję tę wieńczy wzmianka Bjarniego o  decy­
zji Sigvaldiego o odwrocie. W strofie 33 skald mówi o teście odwa­
gi dla jarla Jomsborga (hugraun), co być może stanowi nawiąza­
nie do przekazu sagi, gdzie decyzja jarla spotkała się z gwałtowną 
reakcją Vagna, który uznał ją za akt tchórzostwa, a nie rozwagi283.

Podobnie jak czyni to saga, Bjarni wyróżnia postawę Búiego, 
który nie mogąc dalej się bronić, nakazuje swoim ludziom wy­
skoczyć za burtę łodzi i sam robi to samo. Przekaz poety zawiera 
nawet wzmiankę o  ciężkich skrzynkach i  komentarz, że Búi ob­
sesyjnie myślał o  bogactwach284. W  tym aspekcie po raz kolejny 
widzimy bezpośrednie nawiązanie do przekazu sagi. Jedyny ele­
ment, o którym Bjarni tutaj nie wspomniał, to rany, które odniósł 
Búi. Ciosy zadane przez Þorkela Długiego Torsa oznaczały dla 
wikinga z  Jomsborga utratę wargi, brody i  zębów. Być może sło­
wa, które każe Búiemu wypowiedzić autor sagi: „Trudniej będzie 
Dunkom nas całować”, stały się dodatkową inspiracją dla Bjarnie­
go w kontekście całościowego konceptu wiersza285.

Ostatnia część wiersza, strofy 42–45, opisuje wydarzenia, któ­
re stały się następstwem bitwy: konfrontację Vagna z  Þorkelem 
Glinianką, uwolnienie młodziana i  jego ludzi przez jarla Eryka, 
w  końcu ślub Vagna z  Ingibjǫrg286. Generalnie przekaz poety na­
wiązuje do treści sagi287, jednak trzeba podkreślić pewne różnice. 
Do mniej znaczących należy z  pewnością występująca u  Bjarnie­
go informacja, niepotwierdzona przez sagę, o  12  wojach Vagna, 
których uwolnił jarl Eryk. Istotniejsze są rozbieżności w  przed­
stawieniu konfrontacji Vagna z  Þorkelem. W  przekazie sagi jest 
to część egzekucji pojmanych Jomswikingów, których Glinianka 

282  SPMA I, s. 987; ĺF 33, s. 121.
283  SPMA I, s. 988; ĺF 33, s. 123–124.
284  SPMA I, s. 990.
285  ĺF 33, s. 123.
286  SPMA I, s. 995–998.
287  ĺF 33, s. 135–140.



140

Wstęp

systematycznie i z pasją pozbawia życia toporem288. W przekazie 
Bjarniego wygląda to raczej na pojedynek dwóch wojów, którzy 
z równą energią wymieniają się nie tylko ciosami, lecz także – co 
dotyczy przede wszystkim Vagna – słownymi uprzejmościami289. 
Skald wspomina wręcz, że deklaracja młodego wikinga wobec 
Ingibjǫrg, córki Þorkela, przybrała, o  czym nie wie saga, formę 
miłosnej strofy  (mansǫngr), która z definicji nie mogła pozytyw­
nie nastroić do tych zalotów ojca młodej dziewczyny.

Różnic w  przekazie drápy i  sagi jest jednak więcej. W  stro­
fie  10 Bjarni mówi o  udziale wodzów Jomswikingów w  uczcie 
żałobnej za swoich ojców („drukku erfi feðra sinna”)290. Skald 
nie precyzuje, kogo ma na myśli, ale gdyby literalnie chodziło 
o  wszystkich fimma hǫfðingjar, to wówczas należałoby domnie­
mywać, że uczta miała upamiętnić trzech jarlów: Strút-Haralda, 
Vésetiego i Ákiego. Zachowane redakcje sagi wspominają jedynie 
o  pierwszym z  nich, jarlu Zelandii, na którego cześć król Swen 
Widłobrody postanowił urządzić stypę. Z  przekazu redakcji  291 
przebija jednoznacznie chęć króla Danii pomszczenia zniewagi, 
jaką było porwanie go przez Sigvaldiego. Uczta ma być de facto 
pułapką, której konsekwencje okażą się dla Jomswikingów tra­
giczne291. Przekaz Bjarniego takiego wrażenia nie dostarcza. Ow­
szem, skald nawiązuje do motywu picia na umór w czasie uczty, 
ale podkreśla też w tej strofie chwałę i moc (rausn ok ríki  ), które 
naznaczyły podróż Jomswikingów do Danii. Rozbieżności w tym 
względzie wskazują najpewniej na funkcjonowanie przynajmniej 
kilku wersji scenariusza tej części legendy, który pozostawał 
w obiegu. Warto wszak przypomnieć, że według przekazów Fagr
skinny i  Heimskringli uczta, którą wyprawił Swen Widłobrody, 

288  ĺF 33, s. 129–135.
289  SPMA I, s. 995–996.
290  SPMA I, s. 967.
291  ÍF 33, s. 89–99.



141

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

była poświęcona Haraldowi Sinozębemu, co oczywiście wiązało 
się z jego statusem założyciela Jomsborga292.

Do różnic należy zaliczyć także imię osoby, która symbo­
lizowała pierwsze ofiary najazdu Jomswikingów na Norwegię. 
W  strofie  17 Bjarni mówi o  niejakim Geirmundzie, co zgadza się 
z przekazem redakcji St7 i 510293. Z kolei redakcja sagi 291 nazywa 
go Ǫgmundem294. Co ciekawe, bez względu na imię człowiek ten 
miał przydomek Biały (inn hvíti ).

Mamy też do czynienia z  sytuacjami, gdy wiersz Bjarniego 
zdaje się zdradzać więcej niż redakcja  291. W  strofie  29 skald 
mówi o pojedynku Vagna z Ármóðem z Ǫnundarfjǫrðu w trakcie 
bitwy w Hjǫrungavágr, gdy tymczasem brak wzmianki na ten te­
mat w sadze295.

Z  kolei w  strofie  34 Bjarni przekazuje wiadomość o  śmier­
ci Hávarða Rębacza zadanej mu przez Þorleifa Zmierzcha. Ten 
ostatni miał złamać swojemu oponentowi nogi maczugą („brotit 
leggi Hávarði… með kylfu”)296. Redakcja 291 też podaje, że Þorleifr 
Zmierzch miał walczyć taką bronią, co nawet zwróciło uwagę jar­
la Eryka. Saga natomiast zupełnie inaczej przedstawia okoliczno­
ści śmierci Hávarða. Rębacz był ranny w nogi, ale miał je mieć od­
cięte poniżej kolan. W takim stanie znaleźli go jarl Swen i Þorkell 
Glinianka na jednej z  łodzi. Co jednak najważniejsze, saga nie 
precyzuje, kto ranił Rębacza, nie wspominając nawet o  jego 
ewentualnym pojedynku z Þorleifem297.

Najpoważniejszym elementem różniącym przekaz Bjarnie­
go od relacji sagi jest sekwencja czterech strof  (38–41), które re­
lacjonują walkę Vagna i  jego ludzi z  oddziałem jarla Eryka. Ten 

292  ÍF 26, s. 273; Heimskringla I, s. 220; ĺF 29, s. 124.
293  ÍF 33, s. 180–181; AM 510 4to, s. 61–63.
294  ÍF 33, s. 103–104.
295  SPMA I, s. 984.
296  SPMA I, s. 989.
297  ÍF 33, s. 127–128.



142

Wstęp

ostatni nie był w stanie dokonać udanego abordażu łodzi Vagna. 
Wódz Jomswikingów bronił się do końca na czele swojego hirðu, 
liczącego 30 młodych wojów. W ujęciu Bjarniego tworzyli oni naj­
bardziej waleczną i  zdeterminowaną część armii Jomswikingów. 
Strofy  40–41 mogłyby być co prawda zestawione z  opisem egze­
kucji wikingów z  Jomsborga, ale czytane poza kontekstem sagi 
zdają się mówić raczej o dalszych walkach między obydwoma od­
działami, tym razem już na lądzie, które zakończyły się ostatecz­
nym zwycięstwem Eryka298. Co więcej, w takim ujęciu konfronta­
cja Vagna z  Þorkelem Glinianką, o  której była mowa wyżej, jawi 
się jako część starcia Jomswikingów z jarlem Erykiem. To z kolei 
zbliża przekaz Jómsvíkingadrápy do relacji Þorkela Gíslasona 
i  jego Búadrápy i  skłania do domysłów na temat nie tyle wza­
jemnych zależności, ile czerpania z tej samej lub zbliżonej wersji 
opowieści o wikingach z Jomsborga299.

Powyższe rozważania nie dają z pewnością jednoznacznej od­
powiedzi w  omawianej kwestii. Niemniej nie można wykluczyć, 
że Jómsvíkingadrápa oparta była na wersji legendy o Jomsborgu 
znanej nam z zachowanych redakcji sag, szczególnie redakcji 291. 
Jednocześnie zauważone różnice między wierszem a  sagą każą 
brać pod uwagę ewentualność obecności w  obiegu wersji sagi, 
która w  mniejszym lub większym stopniu odbiegała od zacho­
wanych redakcji. Punkty wspólne, takie jak opis burzy wywoła­
nej interwencją Þorgerðr Hǫrðatroll czy też opis walk między 
Jomswikingami i  siłami norweskimi, skłaniają do przekonania, 
że Bjarni korzystał z wersji legendy, która była już dopracowana 
literacko i być może spisana. Wersja ta, co raczej nie ulega wątpli­
wości, a na co wskazują oba XII-wieczne poematy, koncentrowa­

298  SPMA I, s. 992–995. Co więcej, według przekazu Bjarniego w strofie 41 
Eryk nakazał uśmiercić 18 z wojów Vagna. Tymczasem według sagi Eryk był ra­
czej skłonny oszczędzić jeńców, co po części mu się udało.

299  Na temat stylistycznych powiązań między obydwoma wierszami 
zob. J. Jesch, Jómsvíkinga Sǫgur…, s. 93.



143

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

ła się na zmaganiach w Hjǫrungavágr i postawie poszczególnych 
hǫfðingjar dowodzących obydwiema armiami.

Warto też wspomnieć, że analogicznie jak w  przypadku 
Þorkela Gíslasona legenda o Jomsborgu i  jego wikingach była dla 
Bjarniego jedynie pretekstem, a  nie celem samym w  sobie. Głów­
nym tematem wiersza pozostają bowiem miłosne rozterki skalda 
bazujące na koncepcie poety biorącego udział w wyprawie wojen­
nej, ale myślami uciekającego do swojej ukochanej. Strofy nawią­
zujące do tego motywu wyrażają tęsknotę za miłosnymi uniesie­
niami, które zastąpić muszą walka zbrojna oraz swoista pogarda 
dla tych, którzy miast wykazać się męstwem w boju, woleli pozo­
stać w  łóżu z  ukochaną. W  tym kontekście najbliższy Bjarniemu 
pozostaje Vagn Ákason, którego postawa jawi się jako przykład 
skutecznego pokonania tych rozterek, do czego kluczem okazuje 
się przysięga zdobycia dla siebie córki Þorkela Glinianki. Nie bez 
znaczenia jest też fakt, że zarówno Bjarni, jak i  autorzy redak­
cji sagi widzieli w  Vagnie utalentowanego i  śmiałego skalda, bez 
obawy komponującego zakazane gatunki poezji skaldycznej, takie 
jak paszkwile  (niðvísur) i  strofy miłosne  (mansǫngr). Nie byłoby 
niczym dziwnym, gdyby na tej podstawie ktoś w średniowiecznej  
Islandii pokusił się o stworzenie osobnej sagi o Vagnie, która swoją 
konstrukcją i  charakterem przypominałaby inne sagi skaldyczne.

Inspiracją dla Bjarniego do sięgnięcia po powyższy koncept 
mógł być inny znamienity poeta, znany mu i bliski jarl Orkadów, 
Rǫgnvaldr Kali Kolsson. Orkneyinga saga (Saga o  mieszkańcach 
Orkadów) zachowała zestaw ponad  30  strof, które miał skompo­
nować jarl. Z  jednej strony zostały one wykorzystane przez re­
daktorów sagi do udokumentowania opowieści o  dziejach jarlo­
stwa, z drugiej strony ukazują poetycki kunszt jarla300.

300  Na temat poezji Rǫgnvalda zob.  E.M.  Goeres, Medieval Self- 
-Fashioning. Rǫgnvaldr Kali Kolsson and Orkneyinga saga, „Scandinavica”  2015,  

vol. 54/2, s. 6–39.



144

Wstęp

Wśród strof skomponowanych przez Rǫgnvalda znajdujemy 
też utwory o  tematyce miłosnej. Część z  nich, na przykład stro­
fy  17  i  19, dotyczą wicehrabiny Narbonne Ermingerdy, którą jarl 
odwiedził w  czasie swojej podróży do Ziemi Świętej301. W  stro­
fach tych skald zestawia czas przebywania u boku młodej i pięk­
nej władczyni, która częstowała go winem i oferowała rozmowę, 
z aktywnością zbrojną, najwyraźniej wyznaczającą teraźniejszość, 
z perspektywy której Rǫgnvaldr komponował swoją poezję. Z ko­
lei w  innej ze strof poeta mówi o  obietnicy złożonej ukochanej, 
która motywowała go do znoszenia trudów morskiej podróży302.

Nawiązania do będącej obiektem poetyckich westchnień ko­
biety za każdym razem stają się dla Rǫgnvalda pretekstem do tego, 
aby wykazać z jednej strony swoje wojenne przymioty, a z drugiej, 
swoją gotowość do najwyższych poświęceń  – w  kontekście za­
równo miłosnych relacji, jak i zbrojnych powinności. W przypad­
ku jarla Orkadów owa gotowość staje się dodatkowym bodźcem 
swoistej autopromocji, która każe patrzeć z góry na tych, których 
na taką gotowość nie stać. Ci ostatni albo nie mają szans w miłos­
nych konkurach, albo brak im odpowiedniej charyzmy w  czasie 
wyprawy wojennej.

Do dylematów tych w pełni nawiązuje Jómsvíkingadrápa Bjar­
niego. Wspólny dla obu poetów koncept może być postrzegany 
jako przejaw docierania do Orkadów elementów kultury dwor­
skiej, gdzie miłość, a nade wszystko zaś cierpienie nią wywołane, 
staje się jednym z  najważniejszych czynników determinujących 
życie społeczne i osobiste. Zostawiając na boku trudno rozstrzy­
galną kwestię, czy koncept ów był echem osobistych przeżyć obu 
poetów, czy też tylko i  aż przejawem fascynacji danym elemen­
tem skaldycznej maniery, Bjarni bez wątpienia podąża w  swojej 
kompozycji śladem Rǫgnvalda.

301  SPMA II, s. 595–598.
302  SPMA II, s. 599–600.



145

6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach

O  ile Rǫgnvaldr skupia się przy tej okazji niemal całkowicie 
na sobie samym, Bjarni wykorzystuje legendę o Jomsborgu, prze­
de wszystkim postać Vagna Ákasona, aby stopniowo charakte­
rystyczne dla owego konceptu rozterki, ujęte w  refrenie drápy, 
przesłonić opowieścią o  młodzieńcu, który owe konwenanse 
miał za nic.

Nie wzbudza więc wątpliwości waga poezji skaldów dla naro­
dzin i  rozwoju legendy o  Jomsborgu, mimo stosunkowo niewiel­
kiej liczby strof wykorzystanych w  poszczególnych redakcjach 
sagi. Choć strofy te nie przytłaczają swoją liczbą, z  pewnością 
można zaliczyć je do klasyki gatunku. Świadczy o  tym fakt, iż 
spora ich część występuje także u autorów innych sag, poza kon­
tekstem legendy o Jomsborgu.

Powyższe strofy skaldyczne zdają się sugerować, że Saga 
o  Jomswikingach, zwłaszcza w  okresie poprzedzającym powsta­
nie zachowanych redakcji, była opowiadana z  perspektywy róż­
nych liderów drużyny. Dotyczy to w  szczególności ich postaw 
w czasie bitwy w Hjǫrungavágr, które wypełniały całkiem szeroki 
wachlarz obejmujący: odwagę, brawurę, kalkulację i tchórzostwo.

To właśnie ostatnia bitwa Jomswikingów stanowiła najpew­
niej punkt wyjścia dla legendy. Poza zachowaniem pamięci o tym 
starciu również chęć wytłumaczenia postaw poszczególnych bo­
haterów skłaniała na przestrzeni czasu kolejne osoby zaangażo­
wane w rozwój legendy do wzbogacania jej o dalsze, uzupełniają­
ce kontekst bitwy, wątki i motywy.

Zachowana poezja skaldów, w  tym strofy, które znajdujemy 
w redakcjach sagi, świadczy o tym, że legenda zrodziła się znacz­
nie wcześniej niż na przełomie XII i XIII wieku i że w okresie tym, 
którego definitywne początki trudno określić, ulegała wielu prze­
obrażeniom i  przekształceniom. Co więcej, wydaje się bardziej 
niż pewne, że nie należy mówić o  jednej, kanonicznej wersji le­
gendy. Obok siebie funkcjonowały bowiem różne jej wersje, któ­
re  – jak pokazało zestawienie Jómsvíkingadrápy z  redakcją  291  – 



146

Wstęp

w niektórych elementach korespondowały ze sobą, w niektórych 
zaś znacząco się między sobą różniły.

7. Tło ideowe sagi

7.1. Obyczaje

Obyczaje odgrywają kluczową rolę w  kształtowaniu tożsamości 
społeczności przedstawionych w sadze. Są one fundamentem ży­
cia codziennego: wpływają na sposób postrzegania świata, relacje 
międzyludzkie oraz systemy wartości. Przekazywane z pokolenia 
na pokolenie, stanowią nie tylko zbiór norm, lecz także świadec­
two ciągłości kulturowej. Obejmują różnorodne aspekty życia: 
od rytuałów rodzinnych i  tradycji świątecznych po zasady po­
stępowania w  sytuacjach publicznych i  prywatnych. Dzięki nim 
społeczności utrzymują spójność, akcentując swoją odrębność 
i  unikalność. Obyczaje kształtują tożsamość jednostek, ucząc je, 
jak postępować w  zgodzie z  wartościami wspólnoty. Sagi często 
ukazują konflikty wynikające ze zderzenia tradycji z nowymi wy­
zwaniami, co podkreśla ich dynamiczny charakter. W ten sposób 
obyczaje stają się nie tylko tłem, lecz także istotnym elementem 
narracji, wpływającym na losy bohaterów.

O wychowaniu
Topos przybranego ojca oraz dość częsta w  średniowieczu prak­
tyka wychowywania dzieci przez osoby spoza rodziny odnosi się 
do sytuacji, w  której z  różnych przyczyn i  pobudek dzieci były 
wychowywane przez ludzi niebędących ich biologicznymi ro­
dzicami. Zjawisko to było powszechne w  społeczeństwach śred­
niowiecznych i  miało istotne znaczenie zarówno kulturowe, jak 
i społeczne.

Wychowanie zastępcze stanowiło złożoną instytucję, która 
miała różnorodne cele i  funkcje. Umożliwiało zacieśnianie wię­



147

7. Tło ideowe sagi

zów między rodami i  budowanie relacji społecznych, a  także za­
pewniało przekazywanie wartości kulturowych i  edukowanie. 
Pewna jego odmiana polegała na tym, że dziecko pozostawało 
w  domu rodzinnym, ale jego wychowaniem zajmowała się inna 
osoba niż rodzice303.

Jednym z  głównych powodów, dla których dzieci trafiały do 
innych rodzin, było zacieśnianie sojuszy. Możni, powierzając 
swoje potomstwo innym rodzinom, dążyli do wzmocnienia rela­
cji i utrzymania pokoju między rodami. Wychowywane w nowym 
środowisku dzieci nawiązywały bliskie relacje z  rodziną zastęp­
czą, co budowało wzajemne pozytywne stosunki. Jednak pobud­
ki, dla których dzieci były oddawane pod opiekę innych, mogły 
być różne. W  wielu przypadkach decydowała bieda, ale istniały 
też inne przyczyny. Zdarzały się sytuacje, że osoby o niższym sta­
tusie społecznym wychowywały dzieci z wyższych sfer, a rodziny 
stojące wyżej w  hierarchii społecznej mogły przyjmować dzieci 
z mniej znaczących rodów, kierując się korzyściami zarówno eko­
nomicznymi, jak i społecznymi.

Kolejnym ważnym aspektem tego zwyczaju było przekazy­
wanie wartości, wiedzy oraz  umiejętności. Dzieci wychowywa­
ne w  innych rodzinach miały możliwość uczenia się obycza­
jów, osiągania sprawności, takich jak walka, dyplomacja czy 
zarządzanie majątkiem, a  także zdobywania edukacji religijnej. 
W średniowiecznej Islandii nie istniały formalne szkoły, a nauka 
odbywała się głównie w  domu304. Dzięki systemowi wychowaw­
stwa dzieci mogły chłonąć wiedzę niedostępną w ich rodzinnym  
środowisku.

303  Za przykład może służyć wspominana niżej Saga o  Njalu. 
Skarphéðinn, syn Njála, był wychowywany w  domu rodzinnym przez Þórða  
leysingjasona (Thord Wyzwoleniec).

304  Więcej na temat edukacji w  średniowiecznej Islandii zob.  R.  Patzuk­
-Russell, The Development of Education in Medieval Iceland, de  Gruyter, Berlin–

Boston 2021.



148

Wstęp

Jak zauważa Ármann Jakobsson305, wiele staroislandzkich sag 
opisuje przypadki politycznych aliansów, w  których wodzowie 
oddawali synów pod opiekę innym wodzom, aby umocnić relacje 
i  czerpać z  nich korzyści. Wedug tradycji więzi między przybra­
nym ojcem a  dzieckiem czy między przybranym rodzeństwem 
mogły się okazać silniejsze niż więzy krwi, co świadczy o wyjąt­
kowym charakterze wychowania zastępczego w tamtych czasach. 
Jednak w  skrajnych przypadkach dziecko mogło stanowić gwa­
rant pokoju i  współpracy ze strony swojej biologicznej rodziny 
i pełnić funkcję zakładnika.

Interesującym przykładem z naszego „podwórka” jest los ma­
łego Bolesława, syna Mieszka I. Jak podają źródła, „Roczniki Altaj­
skie”, cesarz Otto  I zażądał przysłania na swój dwór syna Miesz­
ka: „Mieszko, książę Słowian, zmuszony groźbą, wysyła swojego 
syna jako zakładnika” („Miszego etiam dux Sclavienus, terrore 
compulsus, filium mittit obsidem”)306. Układ ten miał zapewnić 

„pacyfikację piastowskiego księcia, który rok wcześniej rozbił ar­
mię margrabiego Hodona”307. Nie wiadomo, czy mały Bolesław 
ostatecznie dotarł na dwór cesarza, jednak nie ma wątpliwości, 
że gdyby tak się stało, miałby okazję zetknąć się z polityką i kul­
turą na najwyższym szczeblu.

Przykłady wychowywania dzieci przez przybranych rodziców 
w kręgu kultury nordyckiej znaleźć można w wielu sagach. W Sa-
dze o Njalu308, jednej z najbardziej znanych opowieści o Islandczy­

305  Ármann Jakobsson, Ástin á  tímum þjóðveldisins: Fóstur í  íslenskum 
miðaldasögum, w:  Miðaldabörn, rit.  Ármann Jakobsson, Torfi H.  Tulinius, 
Hugvísindastofnun Háskóla Íslands, Reykjavík 2005, s. 63–85.

306  Annales Altahenses Maiores…, s. 11.
307  P.  Urbańczyk, Bolesław Chrobry  – lew ryczący, Wydawnictwo Nauko­

we Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2017, s. 44.
308  Wprawdzie Saga o  Njalu została przetłumaczona na język polski 

przez Apolonię Załuską-Strömberg  (1968), jednak po obróbkach redakcyjnych 
nie w pełni oddaje oryginał. Z tego powodu posługujemy się tu staroislandzkim 



149

7. Tło ideowe sagi

kach, której fabuła skupia się na losach dwóch rodów – Gunnara 
z Hlíðarendi i Njála z Bergþórshvall – wspomniana jest między in­
nymi historia Höskulda Þráinssona. Jego ojciec, Þráinn Sigfússon, 
został zabity w zemście przez syna Njála, Skarphéðina, co mogło 
doprowadzić do krwawej vendetty. Jednak dzięki staraniom Njála 
udało się zawrzeć ugodę. To za jego radą Höskuldr został wzię­
ty na wychowanie przez swojego stryja, Ketila Sigfússona, i  jego 
żonę, Þorgerðę, córkę Njála. Ketill musiał solennie obiecać matce 
chłopca, że we wszystkim będzie traktował Höskulda jak własne­
go syna. W  jakiś czas później Njál, odwiedziwszy Ketila, poznał 
chłopca i  rozmawiał z  nim. Będąc pod wrażeniem jego bystrości 
i  rozsądku, zapytał go, czy chciałby zostać jego przybranym sy­
nem, na co tamten z wdzięcznością przystał. Odtąd wychowywał 
się w Bergþórshvall i bardzo się zżył ze swoimi przybranymi rodzi­
cami i braćmi, którzy również starali się czynić dla niego wszystko, 
co w ich mocy. Saga wspomina, że żyli w wielkiej przyjaźni, wspie­
rając się i obdarzając podarkami, przez długie lata309.

Podobnie w  Sadze o  Jomswikingach powtarza się motyw wy­
chowawstwa: już w  rozdziale  I  poznajemy legendarnego króla 
Danii, Gorma Bezdzietnego (Gormr inn barnlausi), który przy­
garnia znalezione w lesie niemowlę i nadaje mu imię Knútr. Saga 
mówi o wielkim przywiązaniu Gorma do małego Knúta, który po 
śmierci przybranego ojca obejmuje władzę w  Danii: „Król przy­
garnął dziecko i wychowywał tam, gdzie należało, i nazywał swo­
im synem, i kochał go bardzo” („Hann fekk honum ok fóstru þá er 
vel var fingit ok kallaði sinn son ok gerði vel við hann ok unni ho­
num mikit”)310. Knútr, jak zdradza saga, był owocem kazirodczego 
związku jarla Arnfinna z  Saxlandu z  własną siostrą. Jego ojciec 

oryginałem oraz przekładem na język angielski Magnusa Magnussona i Herma­
na Pálssona.

309  Njal’s saga, transl.  and ed.  Magnus Magnusson, Hermann Pálsson, 
Penguin Books, Baltimore 1977, s. 204–211.

310  ÍF 33, s. 4; Saga o Jomswikingach, s. 196. 



150

Wstęp

wprawdzie odizolował matkę, a  dziecko kazał „wynieść”, zgod­
nie z  przedchrześcijańskim prawem zezwalającym w  pewnych 
okolicznościach na dzieciobójstwo w  formie „wynoszenia dzie­
ci”  (barnaútburðr), ale jednocześnie chciał się upewnić, co się 
stało z  niemowlęciem. Saga mówi: „Odesłał ją pod opieką zaufa­
nych ludzi, których poprosił, by nie odstępowali jej, dopóki nie 
będzie jasne, co się stało z dzieckiem” („Hann sendi hana í burt 
með trúnaðarmǫnnum ok bað þá eigi fyrr við skiljast en þeir vis­
si, hvað af yrði barninu”)311. Knútr nie został zatem skazany na 
śmierć, a o jego losie miało zdecydować przeznaczenie.

Islandzkie i norweskie źródła dostarczają informacji na temat 
motywów i  ogólnych zasad pozbywania się dzieci: porzucanie 
niemowląt praktykowano z  powodów ekonomicznych, na przy­
kład podczas klęsk głodu lub w  przypadkach ubóstwa. Zwyczaj 
ten mógł wynikać również z  różnych czynników społecznych, 
takich jak: nielegalne lub cudzołożne związki, niesankcjonowa­
ne małżeństwa czy preferencje co do płci potomstwa. W  przed­
chrześcijańskim prawie niemowlęta nie miały statusu prawnego, 
który zyskiwały dopiero po obrzędach pokropienia wodą, nada­
nia imienia lub przystawienia do piersi przez matkę. Żeby po­
zbyć się dziecka, wystarczyło, że było ono niechciane. W sagach 
porzucenie dzieci było jednak generalnie potępiane, choć te ko­
mentarze, pochodzące z  XIII i  XIV  wieku, mogą odzwierciedlać 
bardziej poprawne teologicznie, chrześcijańskie spojrzenie na 
przeszłość pogańską312.

W  przypadku Knúta mamy do czynienia z  połączeniem sta­
rego zwyczaju „wynoszenia” niepożądanych dzieci z  motywem 
znanym ze Starego Testamentu, mitów czy folkloru: znalezie­
nie porzuconego dziecka, które w przyszłości ma stać się ważną 

311  ÍF 33, s. 3; Saga o Jomswikingach, s. 195.
312  S.B.  Lawing, The Place of the Evil. Infant Abandonment in Old Norse 

Society, „Scandinavian Studies” 2013, vol. 85, no. 2, s. 136–137.



151

7. Tło ideowe sagi

postacią. Przykładem może być tutaj biblijna historia Mojżesza, 
który również został znaleziony jako niemowlę, a później był wo­
dzem Izraelitów. Podobny motyw jest obecny także w rzymskiej 
legendzie o  Romulusie i  Remusie, którzy po uratowaniu przez 
boga Tybru stali się założycielami Rzymu.

Powróćmy jednak do tematu wychowywania cudzych dzie­
ci. Według relacji sagi Knútr, sam będąc wychowankiem Gor­
ma, podjął się opieki nad innym synem możnego wikinga  – 
Sigurða Węża-w-oku (Sigurðr ormr-í-auga) i  nadał dziecku imię  
Hǫrða-Knútr:

Knútr wychował syna niejakiego Sigurða Węża-w-oku313, któ­

remu nadał swe imię i nazwał go Hǫrða-Knútem. Synem Hǫrða- 

-Knúta był Gormr, nazywany Gormem Starym albo Wielkim.

Knútr fóstraði son Sigurðar orms í  auga ok gaf honum nafn 

sitt ok kallaði Hǫrða-Knút. En son Hǫrða-Knúts var Gormur er 

kallaðr var Gormr inn gamli eða inn ríki314.

Rodzony ojciec Hǫrða-Knúta, Sigurðr ormr-í-auga, był sy­
nem legendarnego Ragnara loðbróka i  Aslaug, córki Sigurða 
Zabójcy Fafnira (Sigurðr Fáfnisbani). Tę genealogię potwierdza 
do pewnego stopnia także saga o  Olafie Tryggvasonie, w  której  
czytamy:

Sigurðr ormr í  auga miał za żonę Blæię, córkę króla Elli. Ich sy­

nem był Hǫrða-Knútr, o którym już pisano. Hǫrða-Knútr był kró­

lem w Danii po swoim ojcu Sigurdzie na Selundzie i Skanii. Kie­

dy Hǫrða-Knútr osiągnął pełnoletność i  ożenił się, miał z  żoną 

syna. Nazwał go Gorm, na cześć Gorma, swojego opiekuna, syna 

Knúta, znanego jako „znaleziony”.

313  Sigurðr ormr-í-auga.
314  ÍF 33, s. 5; Saga o Jomswikingach, s. 197.



152

Wstęp

Sigurðr ormr í  auga átti Blæiu dóttur Ellu konungs. Þeira son 

var Hǫrða-Knútr, sem fyrr er ritat. Hǫrða-Knútr var konungr 

í  Danmǫrk eptir Sigurð fǫður sinn á  Selundi ok Skáni. Þá er 

Hǫrða-Knútr var fulltíði at aldri ok kvángaðr, gat hann son við 

konu sinni. Þann lét hann heita Gorm eptir Gormi fóstra sínum, 

syni Knúts hins fundna315.

Tu syn Hǫrða-Knúta otrzymuje imię po wychowawcy swego ojca, 
Gormie. Saga o Jomswikingach podaje z kolei, że Hǫrða-Knútr był 
wychowywany przez Knúta inn fundni, „Znalezionego”, którego 
przybranym ojcem był Gormr.

Gormr Hǫrðaknútsson miał dwóch synów: Knúta i  Haralda. 
Starszy, Knútr, jest opisywany w sadze w superlatywach, podczas 
gdy Haraldr, jak mówi saga, miał trudny charakter  – był kon­
fliktowy i  niezbyt lubiany w  latach swojej młodości. Żoną Gor­
ma była Þyri, córka jarla Klakk-Haralda. Knútr wychowywał się 
w domu swego dziadka, jarla, i został jego dziedzicem, a Haraldr 
dorastał w rodzinnym gnieździe.

Jarl pozostawił w spadku swemu wychowankowi, Knútowi, całą 
swoją dziedzinę i  władztwo. Haraldr, zazdrosny o  brata, żądał od 
ojca udziału w rządach nad Danią. Jednak stary król nie zamierzał 
ustąpić, więc Haraldr, niczym biblijny Kain, kierowany zawiścią 
i gniewem, zabił swojego brata w nierównej walce. Król Gormr zło­
żył swego czasu przysięgę, że pozbawi życia tego, kto zawiadomi 
go o śmierci Knúta, jego syna. Obawiając się gniewu ojca, Haraldr 
poprosił matkę o  radę, jak przekazać mu żałobną wieść. Królowa 
doradziła mu, aby nie mówił o śmierci otwarcie, lecz w sposób me­
taforyczny, w opowieści o dwóch walczących jastrzębiach316.

Gdy król Gormr nie zareagował na tę wiadomość, Þyri posta­
nowiła zastosować bardziej dosadne środki i  halę władcy kazała 

315  Ólafur Halldórsson, Danish Kings and the Jomsvikings…, s. 10.
316  ÍF 33, s. 16–17; Saga o Jomswikingach, s. 208.



153

7. Tło ideowe sagi

oblec w kir. Było to działanie zgodne ze zwyczajem i dzięki temu 
bardziej wyraziste. Kiedy król to ujrzał, zrozumiał, co musiało się 
wydarzyć, i  głośno wypowiedział słowa o  śmierci Knúta. Chwilę 
później sam padł martwy. Władcą został Haraldr, który w młodo­
ści „był gwałtownego usposobienia, porywczy i  trudny w kontak­
tach z ludźmi, z powodu czego w młodości nie był popularny”317, 
ale okazał się „surowym i uczciwym przywódcą oraz cenionym”318. 
Saga nie jest jednak łaskawa, jeśli chodzi o portret króla Haralda 
Gormssona (o czym mowa w dalszej części Wstępu)319.

W  kolejnym pokoleniu ponownie pojawia się motyw wycho­
wawstwa. Król Haraldr Gormsson, który nie doczekał się dotych­
czas dziedzica, wyrusza na tradycyjny objazd kraju i  trafia na 
nocleg do gospodarza Atliego Czarnego. Jest bardzo zadowolony 
z  gościny, ale ma jedno pragnienie, którego spełnienie tylko po­
zornie zależy od gospodarza:

– Słusznie rzeknę, że trudno byłoby o lepszą gościnę niż ta, jaką 

otrzymaliśmy tutaj od ciebie, gospodarzu, ale odmawiasz nam 

tylko jednej rzeczy. Jest nią twoja córka, Æsa i jej wdzięki.

Na to gospodarz odparł, że nie przystoi mu kłaść taką kobie­

tę, jaką jest jego córka, królowi do łóżka. Król jednak obiecał mu 

w zamian wielką przyjaźń, jeśli postąpi zgodnie z jego wolą.

„Þat er satt at rœða, at beini má varla verða betri en hér er í fram­

mi hafðr við oss af þér, búandi, ok lætr þú nú einn hlut verða 

undan dreginn við oss, ok er dóttir þín, Æsa, ok gás hennar.” En 

búandi svarar ok kvað þat ekki hans vera at leggja slíka konu at 

sér sem var dóttir hans. En konungr kvað honum mikillar vináttu 

ván í móti ef hann gerði þetta eftir hans vilja320.

317  ÍF 33, s. 9–10; Saga o Jomswikingach, s. 201. 
318  ÍF 33, s. 18; Saga o Jomswikingach, s. 210.
319  Por. Wstęp, s. 70–72, 183–185.
320  ÍF 33, s. 49; Saga o Jomswikingach, s. 240–241.



154

Wstęp

Prośba króla jest w  rzeczywistości wymuszeniem noszącym 
złudne znamiona wymiany darów umacniającej więzi między 
gospodarzem a  władcą. Haraldr obiecuje przyjaźń, jednak są to 
słowa rzucane na wiatr: Æsa rodzi dziecko i  deklaruje, że jest  
to syn króla. Za radą Pálna-Tókiego, bogatego i  wpływowego go­
spodarza z Fionii, staje przed władcą i przedstawia mu syna. Jed­
nak Haraldr wypiera się wszystkiego, nazywając ją „piekielnie 
śmiałą” i  „głupią kobietą”. Pálna-Tóki decyduje się zaopiekować 
zarówno chłopcem, Swenem, jak i  jego matką, Æsą, czym wzbu­
dza gniew króla.

Pálna-Tóki, dotychczas przyjaciel króla Haralda Gormssona, 
wkracza tym samym na ścieżkę, która doprowadzi do ich wza­
jemnej wrogości, a  ostatecznie do śmierci tego drugiego. Przy­
szły władca Danii, Swen, ma szczęśliwe dzieciństwo i wyrasta na 
dzielnego młodzieńca, który darzy swego przybranego ojca uczu­
ciem i zaufaniem, jednak ma też świadomość swego pochodzenia 
i  należnych mu praw, co w  przyszłości stara się w  bezwzględny 
sposób wyegzekwować. Na uwagę zasługuje podkreślona przez 
sagę lojalność Swena wobec swojego przybranego brata. Jeden 
z  najkrótszych rozdziałów sagi, rozdział  XV, w  całości poświę­
cony jest ich wzajemnym stosunkom już po zerwaniu przyjaźni 
między Swenem a Pálna-Tókim:

Teraz należy wspomnieć o  królu Sveinie, który pozwala sobie 

traktować Ákiego, syna Pálna-Tókiego, jak najlepiej pod każdym 

względem, tak jakby przyjaźń między nimi zawsze była dobra. 

I  choć między Sveinem a  Pálna-Tókim panował pewien chłód, 

król nie kazał Ákiemu za to płacić, lecz cenił sobie wysoko to 

przybrane braterstwo. Áki pozostał na Fionii i rządził nią tak, jak 

chciał jego ojciec, o czym mowa była wcześniej.

Nú er at segja frá Sveini konungi, at hann lætr sér verða á  alla 

vega sem bezt til Áka, sonar Pálna-Tóka, svá sem þeirra vinátta 

hefði jafnan góð verit. Og þó at þar hefði á orðið nǫkkurr drúpr 



155

7. Tło ideowe sagi

með þeim, þá lét konungrinn Áka ekki þess gjalda, ok virðir hann 

mikils þeirra fóstbrœðralag321.

Narracja Sagi o  Jomswikingach kilkakrotnie podkreśla dobre 
stosunki panujące w  niektórych rodzinach, między innymi po­
przez często powtarzaną frazę „i  kochał go/ją bardzo”  – „hann 
unni honum/henni mikit”, w  odniesieniu zarówno do przybra­
nych, jak i rodzonych dzieci:

Haraldr zwał się jarl, który władał Hollsetulandem, a  mówio­

no nań Klakk-Haraldr. Był mądrym człowiekiem. Miał córkę 

o  imieniu Þyri, najmądrzejszą z  kobiet, która lepiej niż inni wy­

jaśniała sny. Była też piękna z  wyglądu. Jarl polegał na niej cał­

kowicie w  zarządzaniu krajem i  pytał ją we wszystkim o  radę,  

i kochał ją bardzo.

Haraldr er nefndr jarl einn er réð fyrir Hollsetulandi; hann var 

kallaðr Klakk-Haraldr. Hann var vitr maðr. Hann átti sér dóttur 

eina er Þyri er nefnd. Hon var allra kvenna vitrust ok réð drauma 

betr en aðrir menn. Hon var ok fríð sjónum. Þar þóttisk jarl eiga 

ǫll landráð er dóttir hans var, ok lét hann hana ǫllum hlutum 

ráða með sér, ok unni hann henni afar mikit322.

[…] Knútr był za młodu uważany za mądrzejszego i  przewyż­

szał większość ludzi pod względem urody, umiejętności oraz 

sprawności, które były wówczas uważane za istotne. Włosy 

miał jasnego koloru i  przyćmiewał wszystkich innych. Dorastał 

u  jarla Klakk-Haralda, swojego dziadka, który go wychowywał   

i bardzo go kochał.

[…] ok þótti Knútr inn vitrari í  æsku þeira, ok hann var fyrir 

flestum mǫnnum um vænleik ok atgervi ok um allar íþróttir, 

321  ÍF 33, s. 69; Saga o Jomswikingach, s. 262.
322  ÍF 33, s. 5–6; Saga o Jomswikingach, s. 197.



156

Wstęp

þær er þá váru frammi hafðar í  þann tíma. Hann var hvítr 

á  hárslit ok hverjum manni gerviligri. Hann óx upp með jarli­

num Klakk-Haraldi, afa sínum, ok fóstraði hann Knút ok unni  

honum mikit323.

I  odtąd Sveinn wychowywał się na Fionii u  Pálna-Tókiego, któ­

ry traktował chłopca tak dobrze, jakby był jego własnym sy­

nem, szanował go i wspierał we wszystkim. Kochał go również  

bardzo.

Nú vex Sveinn þar upp á  Fjóni með Pálna-Tóka, ok gerði hann 

svá vel við sveininn sem hann væri hans son ok helt honum til 

virðingar í ǫllum hlutum. Hann unni honum ok mikit324.

Te przykłady dotyczą postaci wybitnych i  owianych sławą 
i  oprócz wyraźnie wyrażonych uczuć osób im najbliższych pod­
kreślają także, jak konkretny bohater postrzegany był w szerszym 
otoczeniu. Opinia publiczna jest tu pewnym miernikiem war­
tości danego przywódcy. Król Haraldr, o  którym już na samym 
początku mówi się niepochlebnie, do końca sagi nie odzyskuje 
dobrego imienia i  ginie w  hańbiących okolicznościach. Osoby 
od samego początku cenione i  lubiane, a  przez swoją rodzinę 
kochane, nie zmieniają swego charakteru i  nawet ich trudniej­
sze do moralnej oceny postępki można wyjaśnić w korzystny dla 
nich sposób, czego przykładem może być podstęp Þyri, prowa­
dzący do zmiany na tronie i  ocalenia jedynego żyjącego potom- 
ka króla Gorma.

W  oczach współczesnego czytelnika stosunki rodzinne we 
wczesnośredniowiecznej Skandynawii mogą wydać się skom­
plikowane, jednak jeśli przyjrzymy się bliżej tekstom sag opo­
wiadających o  czasach panowania pierwszych królów duńskich, 

323  ÍF 33, s. 9–10; Saga o Jomswikingach, s. 201.
324  ÍF 33, s. 51; Saga o Jomswikingach, s. 243.



157

7. Tło ideowe sagi

zauważymy, że „rodzina patchworkowa” nie jest bynajmniej 
wynalazkiem współczesnego świata. Weźmy na przykład rodzi­
nę ojca jednej z  najważniejszych postaci Sagi o  Jomswikingach, 
Pálna-Tókiego. Jego ojciec, Pálnir, miał trzech braci, z  czego je­
den, Áki, był rodzony (z  tych samych rodziców), jeden, Fjǫlnir, 
przyrodni (wspólny ojciec, matka była nałożnicą) i  jeden przy­
brany  – niespokrewniony z  nimi  – Sigurðr. Ich relacjom mamy 
okazję przyjrzeć się w  trudnych sytuacjach. Najpierw jest to 
śmierć ojca i  spór związany z  dziedziczeniem. To, że rodzeni sy­
nowie mają największe prawo do spadku, nie ulega wątpliwości 
i  jest opisane w wielu zbiorach praw, które zachowały się do na­
szych czasów. Jednak syn z  nieprawego łoża, ale uznany przez 
ojca, także może dziedziczyć. Różnie rzecz się miała z  dziećmi 
wychowywanymi przez danego gospodarza czy możnego. Pra­
wo spadkowe jest dokładnie opisane na przykład w  prawach 
Gulaþingu, gdzie wyszczególniono wszystkie możliwe stopnie 
pokrewieństwa, tworząc w  ten sposób listę osób uprawnionych  
do dziedziczenia:

This is the first inheritance that a son inherits from his father or 

a father from his son if one of them dies before the other.

This is the second that a  daughter and a  son’s son inherit, 

each of them half. The father’s father should inherit in the same 

way unless children (sons) of the deceased stand in the way. She 

(the daughter) inherits the movables and he (the son) the odal­

-land.

This is the third that a brother inherits from his brother and 

siblings having the same father inherit from each other if their 

mother has been bought by bride-price.

This is the fourth that a mother inherits from her son325.

325  The Older Gulathing Law, eds.  E.  Simensen, T.  Jørgensen, Routledge, 
London–New York 2021, s. 121.



158

Wstęp

Wśród samych tylko krewnych prawo to wylicza  13  instancji, da­
lej następuje długa lista bardziej nieoczywistych przypadków.

W  rodzinie Pálnira i  Ákiego dochodzi do brzemiennego 
w  skutki konfliktu o  dziedziczenie ziemi, w  wyniku którego gi­
nie Áki i ostatecznie także Fjǫlnir, który nie chcąc się zgodzić na 
mniejszą część spadku, w  akcie zemsty namawia króla Haralda 
do podstępnego zamordowania odnoszącego sukcesy brata326. 
Fjǫlnir jest zazdrosny, bo jako potomek jarla Tókiego czuje się 
równie dobry jak jego bracia, ale jednocześnie jako syn nałożni­
cy ma mniejsze od nich prawa. Inaczej ma się sprawa z Sigurðem, 
przybranym bratem, którego z  Tókasonami łączą więzy brater­
stwa, ale nie pokrewieństwa. Ten okazuje się lojalny wobec swo­
jej „rodziny zastępczej” i po śmierci Ákiego robi wszystko, aby po­
móc Pálnirowi327.

Kolejną znamienitą rodziną, w  której pojawia się motyw wy­
chowawstwa, jest ród jarla Stefnira z  Walii (Bretlandu). Jarl ma 
córkę o  imieniu Ólǫf, a  jego podopiecznym jest Bjǫrn inn berz­
ki (Walijczyk), z  którym przybrana siostra Ólǫf żyła „w  wielkiej 
komitywie”328. Zarówno ona, jak i  Bjǫrn odgrywają ważne role 
w  dalszej części sagi. W  tym kontekście warto wspomnieć, że 
Bjǫrn zostaje z  kolei opiekunem i  wychowawcą Vagna Ákasona 
po śmierci Pálna-Tókiego, wzmacniając więzi między rodami. Co 
ciekawe, Pálna-Tóki w  narracji sagi nigdy nie jest nazwany afi  – 

„dziadkiem”  – w  odniesieniu do Vagna, jednak w  jego zachowa­
niu i słowach widoczna jest troska o chłopca i chęć zapewnienia 
mu jak najlepszej przyszłości. Warto też zauważyć, że Pálna-Tóki, 
dziadek Vagna ze strony ojca, nie powołuje się na to pokrewień­
stwo. Podobnie Vagn do wodza Jomswikingów zwraca się frændi – 

„krewniaku”, ale nigdy afi  – „dziadku”. Określenie afi nie jest 

326  ÍF 33, s. 43–44; Saga o Jomswikingach, s. 234–236.
327  ÍF 33, s. 44–46; Saga o Jomswikingach, s. 236–238.
328  ÍF 33, s. 47; Saga o Jomswikingach, s. 239.



159

7. Tło ideowe sagi

w żadnym stopniu uwłaczające, ale nie pojawia się w kontekście 
Pálna-Tókiego. Determinuje natomiast relację między Vagnem 
a jego dziadkiem ze strony matki, Vésetim.

Wiek męski?
Kiedy młody człowiek staje się dorosły? W naszej kulturze dzieje 
się to w momencie osiągnięcia pełnoletności i pełni praw obywa­
telskich. W społeczeństwie wikingów wejście w wiek męski ozna­
czało czas, gdy młody człowiek zaczynał dorównywać starszym 
pod względem siły i  rozumu. Jesch w pracy ‘Youth on the Prow’: 
Three Young Kings in the Late Viking Age329 analizuje motyw bo­
hatera w  sagach staronordyckich, który w  młodym  wieku podej­
muje aktywności typowe dla dorosłych mężczyzn, szczególnie 
w kontekście wojennym i wypraw wikingów. W średniowiecznym 
prawie skandynawskim  wiek dojrzałości wynosił zwykle  15  lat. 
Mimo tego w niektórych sagach, zwłaszcza tych bardziej roman­
tyzujących swoich bohaterów, pojawiają się postacie, które już 
w  wieku  12  lat podejmowały działania uznawane za oznakę do­
rosłości, takie jak pierwsze wyprawy wikingów czy dokonywanie 
zemsty rodowej. Przykładem jest Vagn Ákason z  Sagi o  Jomswi-
kingach, który jako dwunastolatek wyrusza na wyprawę z grupą 
mężczyzn, z  których najstarsi mają  20  lat, i  dołącza do drużyny 
z  Jomsborga. W  tzw. sagach o  Islandczykach (w  starszej literatu­
rze przedmiotu nazywanych „rodowymi”), na przykład w  Sadze 
o  Gunnlaugu Wężowym Języku, czytamy o  tym, jak dwunasto­
letni bohater pragnie wyruszyć w świat, ale jego ojciec się na to 
nie zgadza i  każe mu czekać do osiągnięcia osiemnastego roku 
życia. Z  kolei w  Sadze rodu z  Laxdalu dwunastoletni Bolli Bolla­
son, podjudzany przez swoją matkę Guðrún, mści się za śmierć  

329  J. Jesch, ‘Youth on the Prow’: Three Young Kings in the Late Viking Age, 
w: Youth in the Middle Ages, eds. P.J.P. Goldberg, F. Riddy, Boydell & Brewer, York 
Medieval Press, York 2004, s. 123–139.



160

Wstęp

swego ojca, co ma świadczyć o jego wyjątkowym charakterze. Co 
więcej, Bolli powstrzymuje swoich towarzyszy przed zabiciem 
syna swego wroga, również dwunastolatka, uznając to za „czy­
nienie podłości”330. W ten sposób saga podkreśla różnicę między 
bohaterami zdolnymi do wielkich czynów a  tymi, którzy nie po­
winni być ofiarami przemocy w tak młodym wieku.

Jesch zauważa, że takie przedstawienia młodych protagoni­
stów są w dużej mierze konwencjonalne i nie odzwierciedlają rze­
czywistości. Dwunastoletni bohaterowie byli uważani za wyjątki, 
a większość chłopców w tym wieku traktowano jeszcze jako dzie­
ci. Jednakże wojna była domeną młodych mężczyzn, więc idea 
młodego wojownika może mieć swoje źródło w  rzeczywistych 
postaciach historycznych. Autorka zwraca uwagę na trzech skan­
dynawskich królów z  XI  wieku, których młodość była szczegól­
nie eksponowana: Olaf Haraldsson (późniejszy św. Olaf, król Nor­
wegii), Knut Wielki (król Anglii, Danii i  Norwegii) oraz Magnus 
Dobry (syn św. Olafa, król Norwegii i Danii). Dwaj z nich zdobyli 
władzę dzięki swoim umiejętnościom w  walce, co można uznać 
za działalność wikingów. Ich wyjątkowa młodość była celebracją 
ich osiągnięć, co zostało uwiecznione w poezji skaldów331.

W Sadze o Jomswikingach często podkreślany jest wiek boha­
terów, zwłaszcza młodych, którzy dochodzili do wielkiej sławy 
w późniejszych latach. O Vagnie Ákasonie czytamy:

Był człowiekiem nieposkromionym w  czasach młodości i  ma­

wiano o nim, na dowód jego temperamentu, że kiedy miał dzie­

więć lat, zabił już troje ludzi. Mieszkał w  domu do czasu, kiedy 

skończył dwanaście zim, a doszło już do tego, że ludzie z trudem 

mogli ścierpieć jego temperament i gwałtowność.

330  Saga rodu z  Laxdalu, tłum.  A.  Załuska-Strömberg, Wydawnictwo Po­
znańskie, Poznań 1973, s. 207.

331  J. Jesch, ‘Youth on the Prow’…, s. 124–125.



161

7. Tło ideowe sagi

Hann er maðr svá óeirinn í sínum uppruna, at þat er helzt sagt til 

marks um hans skaplyndi at þá er hann var níu vetra gamall þá 

hafði hann drepit þrjá menn. Hann er nú heima þar til er hann er 

tólf vetra gamall, ok er þá svá komit at menn þóttusk trautt mega 

umb hræfa hans skaplyndi ok ofsa332.

Vagn w tym opisie do złudzenia przypomina innego sławnego 
wikinga i bohatera sagi: Egila Skallagrimssona, który pierwszego 
zabójstwa z  zemsty dokonał w  wieku  7  lat, a  w  wieku lat  12  był 

„takim olbrzymem, że było niewielu mężczyzn tak wielkich 
i mocnych, by nie dać się Egilowi w zapasach”333.

Młodzi bohaterowie nie byli niczym nadzwyczajnym w  tam­
tych czasach, czego dowodzi często powtarzająca się informacja 
o  wyruszaniu na wyprawy wikińskie natychmiast po osiągnię­
ciu dorosłości. Przykładowo: jedna z  najważniejszych postaci 
występujących w  sadze, legendarny założyciel Jomsborga Pálna­

-Tóki, wcześnie zaczęła swoją karierę wikinga: „Mówią o  nim, że 
każdego lata, odkąd tylko  wiek mu na to pozwolił, wyruszał na 
wyprawy łupieżcze i pustoszył jak kraj długi i szeroki”334. Syn jed­
nego z  najsławniejszych Jomswikingów, Búiego, także wcześnie 
dołączył do drużyny – wcześniej nawet, niż przewidywało to pra­
wo, bo jak mówi saga, już w wieku 17 lat bierze udział w słynnej 
wyprawie, która zakończyła się bitwą w  Hjǫrungavágr. Podczas 
rozmowy z  jarlem Erykiem wyjawia swój wiek: „Jeśli przeżyję tę 
zimę […] będę ich sobie liczył osiemnaście”335.

Wiek dorosły – czyli około 15. roku życia – często był to czas 
buntu, narastającej agresji znajdującej ujście w  napadach łupież­
czych, wytyczania własnej drogi i  zdobywania sławy. O  relacji 

332  ÍF 33, s. 80–81; Saga o Jomswikingach, s. 273.
333  Saga o Egilu, tłum. A. Załuska-Strömberg, Wydawnictwo Poznańskie, 

Poznań 1974, s. 79.
334  ÍF 33, s. 47; Saga o Jomswikingach, s. 239.
335  ÍF 33, s. 134; Saga o Jomswikingach, s. 327.



162

Wstęp

króla Gorma z  jego młodszym synem Haraldem saga mówi, że 
„żyli w  niezgodzie, jak tylko Haraldr osiągnął siłę  wieku dorosłe­
go” („þeir urðu ósamþykkir þegar er Haraldr hafði nǫkkurn kraft 
aldrsins”)336, i  po chwili dodaje, że aby pozbyć się kłopotliwego 
syna, król dał mu kilka statków, by ten mógł wyruszyć na wiking. 
Podobnie miała się rzecz z  Vagnem, który gdy już rodzina nie  
mogła znieść jego gwałtowności, otrzymał od ojca i  dziadka ło­
dzie i  udał się do Jomsborga, by dołączyć do najsławniejszej 
w owych czasach drużyny.

W  kolejnym pokoleniu obserwujemy analogiczną sytuację: 
syn Haralda, nieuznany przez niego Swen, także wyrusza na swą 
pierwszą wyprawę w  „odpowiednim  wieku”, czyli prawdopo­
dobnie około 15. roku życia. Rozdział IX otwierają słowa: „Kiedy 
młodzieniec osiągnął odpowiedni  wiek, jego opiekun, Pálna­

-Tóki, zapragnął wysłać go na spotkanie z  ojcem, królem Haral­
dem” („En nú er þessi inn ungi maðr er svá aldrs kominn þá vill 
nú fóstri hans, Pálna-Tóki, senda hann á fund fǫður síns, Haralds 
konungs”)337. Staje się to źródłem kilkuletniego konfliktu między 
królem Haraldem Gormssonem a  młodym Swenem, walczącym 
ogniem i  mieczem o  uznanie go przez ojca, a  co za tym idzie  – 
o potencjalną koronę.

7.2. Przeznaczenie i siły nadprzyrodzone

Motyw porzucenia dzieci, szczególnie tych pochodzących z  za­
kazanych związków, nierzadko prowadził do komplikacji moral­
nych i  etycznych, zarówno w  narracjach literackich, jak i  w  rze­
czywistości. W  mitologii nordyckiej podobne historie związane 
są z  bohaterami o  niejasnym pochodzeniu, którzy później stają 
się znaczącymi postaciami, wywierającymi duży wpływ na losy 

336  ÍF 33, s. 14–15; Saga o Jomswikingach, s. 206.
337  ÍF 33, s. 52; Saga o Jomswikingach, s. 243–244.



163

7. Tło ideowe sagi

innych. Przykładem jest Loki, syn olbrzyma Farbautiego i bogini 
Laufey, który również miał podejrzane pochodzenie i stał się klu­
czowym, lecz złowrogim bohaterem mitologii. Porzucenie Knúta 
przez jego ojca, wynikające stąd, że chłopiec był owocem zakaza­
nego związku kazirodczego, a jednocześnie przetrwanie dziecka, 
które ostatecznie zostaje władcą Danii, to narracja przywodzą­
ca na myśl inne postacie literackie, których pochodzenie było 
naznaczone tabu, a  późniejsze losy wypełnione niezwykłymi  
wydarzeniami.

W  Sadze o  Jomswikingach można dostrzec także inne ele­
menty baśniowe oraz mitologiczne, które wciągają czytelnika 
w  gęstą sieć symboliki i  tajemniczości. Historia Þyri, mądrej 
i pięknej córki Klakk-Haralda, jest tego doskonałym przykładem. 
Þyri, uznawana za najmądrzejszą kobietę swojego czasu, nie tyl­
ko posiada zdolności prorocze, lecz także ma wielki wpływ na 
decyzje polityczne w  kraju338. Przypisywana jej umiejętność in­
terpretacji snów i  wizji ma głębokie korzenie w  mitologii i  folk­
lorze. W szczególności jej wymagania wobec króla Gorma – zbu­
dowanie domu, spędzenie w nim trzech nocy oraz opowiedzenie 
o swoich snach – można odczytywać jako odwołanie do starszych 
tradycji i struktur baśniowych. Liczba 3, symbolizująca harmonię, 
równowagę i  pełnię, ma ogromne znaczenie w  wielu kulturach. 
W  kontekście Þyri postawione przez nią warunki przypominają 
testy, które bohaterowie baśni i mitów często muszą przejść, aby 
zdobyć nagrodę lub osiągnąć cel. W  tym przypadku warunki te 
są zarówno próbą determinacji króla, jak i sposobem na ukazanie 
mądrości i zdolności proroczych Þyri.

Sny odgrywają ważną rolę w  literaturze staronordyckiej, co 
nie jest niczym wyjątkowym na tle innych literatur europejskich. 
Pomimo znanego z  Sagi o  Gunnlaugu Wężowym Języku prze­
wrotnego powiedzenia „sny nie mają znaczenia” („ekki er mark 

338  ÍF 33, s. 5–6; Saga o Jomswikingach, s. 197.



164

Wstęp

að draumum”)339 nie tylko były one godne uwagi bohaterów opo­
wieści, lecz także stanowiły niezawodną zapowiedź przyszłych 
wydarzeń – o ile ktoś potrafił je prawidłowo zinterpretować. Sny 
tworzą szkielet tej sagi i  słowa Þorsteina można odczytać jako 
głos buntu i bezradności wobec nieuchronności fatum.

Osoby potrafiące odczytywać znaczenie snów zawsze cieszy­
ły się poważaniem i były uznawane za bardzo mądre. To przeko­
nanie jest szczególnie widoczne w  Biblii, gdzie możemy znaleźć 
wiele przykładów proroczych snów i ich interpretacji. W Starym 
Testamencie w  Księdze Daniela czytamy o  żydowskim proroku, 
który dzięki natchnieniu płynącemu od Boga tłumaczy sny króla 
babilońskiego, Nabuchodonozora (Dn 2 i Dn 4). Z kolei w Księdze 
Rodzaju Józef, syn Jakuba, ma sen, który w  sposób symboliczny 
zapowiada jego przyszłość. Ten sam sen wzbudza w jego braciach 
taki gniew, że postanawiają sprzedać go Izmaelitom w  niewo­
lę. Po pewnym czasie trafia w  niewolę do egipskiego urzędnika 
i  dobrze mu się wiedzie, dopóki nie zostaje podstępnie wtrąco­
ny do więzienia, gdzie spędza długi czas. W  więzieniu wsławia 
się tym, że właściwie interpretuje sny sług faraona. Kiedy sam 
faraon ma sny, które pragnie zrozumieć, żaden z  mędrców ani 
wróżbitów nie potrafi wyjaśnić mu ich znaczenia. Dopiero uwol­
niony z lochów Józef tłumaczy mu, co przepowiadają (Rdz 37–41). 
Faraon śni o  krowach wychodzących z  morza  – siedmiu tłu­
stych i  siedmiu chudych, które pożerają te tłuste, a  także o  kło­
sach pełnych i  zdrowych, pochłoniętych po chwili przez kłosy  
puste i zniszczone.

Sny te do złudzenia przypominają sny króla Gorma z  Sagi 
o  Jomswikingach: Gorm, wypełniając warunki postawione mu 
przez Þyri, kazał zbudować dom w  miejscu, gdzie wcześniej 
nie stał żaden dom, a  potem spał w  nim przez trzy noce. Śnił 

339  ÍF  3, s.  53; Saga o  Gunnlaugu Wężowym Języku, tłum.  A.  Załuska­
-Strömberg, Zakład im. Ossolińskich, Wrocław 1968, s. 7.



165

7. Tło ideowe sagi

o  wołach wychodzących z  morza, które cofnęło się z  lądu, i  zja­
dających całą trawę do gołej ziemi. Woły różniły się kolorem: 
najpierw wyszły białe, następnej nocy czerwone, a  ostatni sen 
był o  czarnych wołach z  wielkimi, rozłożystymi rogami. Po ich 
odejściu rozległ się potężny huk zderzających się fal. Þyri wyka­
zała się mądrością i  przenikliwością i  wyjaśniła mu ich znacze­
nie, przepowiadając nadejście głodu i niedostatku, dzięki czemu 
wspólnie mogli zapobiec tragedii, przygotowując odpowiednie 
zapasy dla siebie i swoich poddanych340.

Znaki i  przepowiednie pojawiają się ponownie w  tym sa­
mym rozdziale Sagi o  Jomswikingach. Król Gorm i  królowa Þyri 
zapraszają jarla Haralda, ojca królowej, na wspólne świętowanie 
julu  – święta przesilenia zimowego przypadającego w  grudniu. 
Jarl przez trzy lata z  rzędu wybiera się na uroczystość, ale nie 
dociera na miejsce, ponieważ rozmaite omeny powstrzymują go 
przed dalszą podróżą. Kiedy wreszcie dochodzi do konfrontacji 
z rozgniewanym i urażonym nieobecnością teścia władcą, jarl do­
wodzi, że niedaleko pada jabłko od jabłoni i że Þyri odziedziczyła 
po nim zdolność przewidywania przyszłości na podstawie snów 
i znaków: opowiada królowi o tym, co go spotkało, i wyjaśnia, co 
to jego zdaniem może oznaczać.

Pierwszym znakiem było drzewo owocowe, które miało jed­
nocześnie młode i stare owoce:

– Zacznę od miejsca, w  którym widzieliśmy drzewo pełne zielo­

nych, małych owoców, a  duże, stare owoce leżały poniżej. Są­

dzę, że to oznacza zmianę wiary, która przyjdzie do tego kra­

ju, a  wiara ta będzie bardziej dojrzała i  pełna cudów, jak owe 

piękne owoce. A  tę wiarę, która była praktykowana dotychczas, 

uosabiają stare owoce, które leżały na ziemi: te zgniją i  za­

mienią się w  pył. Podobnie i  ta wiara zostanie porzucona, gdy  

340  ÍF 33, s. 9; Saga o Jomswikingach, s. 200–201.



166

Wstęp

nadejdzie nowa, i wtedy przeminie i zostanie wyparta, jak ciem­

ność przez światło.

Þar mun ek þá til taka er vér sám eikina með grœnum eplum 

ok smám, en forn epli ok stór lágu hjá niðri. En þat hygg ek vera 

munu fyrir siðaskipti því er koma mun á  þessi lǫnd, ok mun sá 

siðr vera með meiri blóma ok jarteina þau in fǫgru epli. En sá 

siðr er hingat til hefir verið mun tákna in fornu epli er niðri lágu 

á  jǫrðu, ok mundu þar fúna ok verða at dusti einu. Svá mun ok 

þessi siðr niðr leggjask þá er hinn gengr yfir lǫndin, ok mun þá 

verða at ǫngu ok hverfa allt sem myrkr fyrir ljósi341.

Jarl zapowiada nadejście nowej wiary, która rzeczywiście 
miała pojawić się w  Danii w  czasach kolejnego władcy, Haral­
da Gormssona. Sam Klakk-Haraldr, według relacji sagi, przy­
jął chrześcijaństwo wkrótce po opisywanych tu wydarzeniach 
i przeprowadził się do Saxlandu, zostawiając swoje włości Knúto­
wi, synowi Gorma.

Sny o drzewach albo wizje, w których występują drzewa, nie 
są w literaturze staronordyckiej zjawiskiem odosobnionym. Znaj­
dziemy je w  wielu sagach: jednym z  najstarszych zapisanych 
snów jest słynny sen Ragnhild, żony Halfdana Czarnego (IX wiek). 
Ragnhild śniła, że wyciągnęła kolec z  tuniki, a  gdy trzymała  
go w dłoni, zaczął rosnąć i jeden z pędów zapuścił korzenie i wy­
rósł w  potężne drzewo. Najniższa część pnia tego drzewa była 
czerwona jak krew, górna część miała piękny zielony kolor, a ga­
łęzie były białe jak śnieg. Konary były tak rozłożyste, że rozpo­
ścierały się ponad całą Norwegią. Ragnhild była matką Haralda 
Pięknowłosego, pierwszego władcy całej Norwegii. Czerwona 
część drzewa symbolizowała krwawe wydarzenia we wczesnych 
latach panowania Haralda; zielony pień oznaczał chwałę jego 
rządów; biały szczyt  – jego starość i  siwe włosy, a  rozprzestrze­

341  ÍF 33, s. 13; Saga o Jomswikingach, s. 204–205.



167

7. Tło ideowe sagi

niające się gałęzie reprezentowały jego potomków, rozproszo­
nych po całej Norwegii342.

Symbolika drzewa ściśle odnosi się do cyklu życia, płodności 
oraz mądrości. Drzewo, zakorzenione w ziemi, często było inter­
pretowane jako źródło życia i łącznik między światem ziemskim 
a boskością. W wielu kulturach, między innymi takich jak sume­
ryjska czy egipska, drzewa symbolizowały boskość i były obiekta­
mi kultu. Przykładem może być egipska bogini Hathor, której wy­
obrażenie związane było z drzewem dostarczającym pożywienia 
i napoju, symbolizującym życie po śmierci. W Biblii drzewo życia 
pojawia się w ogrodzie Eden, jako jedno z dwóch ważnych drzew, 
obok drzewa poznania dobra i zła. Drzewo życia symbolizuje nie­
śmiertelność i  błogosławieństwo, podczas gdy drzewo poznania 
prowadzi do upadku ludzkości. W  Nowym Testamencie drzewa, 
które wydają owoce, są metaforą ludzi dobrych, a  te nieowocu­
jące – symbolizują zło i grzech (Mt 7,17–20). Zatem w kontekście 
biblijnym drzewo pełni podwójną funkcję: nośnika życia i mądro­
ści, lecz także narzędzia sądu i przestrogi dla człowieka343.

Następny omen, który powstrzymał jarla Klakk-Haralda przed 
zjawieniem się na uczcie u władcy Danii, to szczenięta odzywają­
ce się w łonach swych matek:

Kolejnym dziwem było to, że usłyszeliśmy szczenięta ujadające 

wewnątrz suk. Sądzę, że to oznacza, że ludzie, którzy są młodsi, 

przekrzyczą starszych i staną się lekkomyślni, i jest duże prawdo­

podobieństwo, że ci będą mieli mniejszy wpływ na różne decy­

zje, mimo że starsi często są mądrzejsi. Myślę jednak, że oni nie 

przyszli jeszcze na świat, kiedy mówię te słowa, gdyż te ujadające 

szczenięta też jeszcze nie przyszły na świat, a same suki milczały.

342  G.  Turville-Petre, Dreams in Icelandic Tradition, „Folklore”  1958, 
vol. 69, no. 2, s. 93.

343  M.  Lurker, Słownik obrazów i  symboli biblijnych, tłum.  K.  Romaniuk,  
Pallotinum, Poznań 1989, s. 48–50.



168

Wstęp

Annat undr var þat er vér heyrðum hvelpana geyja í greyhundu­

num. Þat hygg ek fyrir því munu vera at þeir menn er yngri eru at 

aldri munu taka mál fyrir munn inum ellrum mǫnnum ok gerask 

svá hvatvísir, ok er mikil ván at þeir hafi eigi minni hlut ráðanna, 

þó at inir ellri sé oft ráðgari, ok hygg ek at þeir myni enn ókomnir 

vera í heiminn er ek mæla þetta til, því at hvelpar þeir gó er eigi 

váru komnir í heiminn, en greyhundarnir sjálfir þǫgðu344.

Jak pokazują przyszłe wydarzenia opisane w sadze, rzeczywiś­
cie młodzi doprowadzają do upadku starszych: Haraldr Gorms­
son, zabiwszy najpierw brata, przyczynia się do śmierci swojego 
ojca. Sam ginie w haniebny sposób podczas konfliktu z własnym 
synem, Swenem. Wśród Jomswikingów, którzy swymi prawami 
podkreślają wartość młodości, porządek panuje pod rządami naj­
starszego wodza, Pálna-Tókiego, a po jego śmierci, kiedy dowódz­
two przejmuje o wiele młodszy Sigvaldi, dochodzi do rozprężenia 
zasad i ostatecznego upadku drużyny.

Trzeci znak ukazał się jarlowi w katastroficznej wizji:

Taki był trzeci dziw, że ujrzeliśmy fale wzbijające się naprzeciw sie­

bie, jedna z wewnętrznej części fiordu, druga z zewnętrznej, które 

spotkały się pośrodku, i spadły jedna w dolinę drugiej fali, a wzbu­

rzone przez nie morze zabarwiło się krwiście. To moim zdaniem 

zapowiada niezgodę między ważnymi osobami w  tym kraju, 

która przyniesie wielkie bitwy i okres walk, i można się spodzie­

wać, że następstwa tych waśni dadzą się odczuć w  Limafjǫrdzie, 

gdzie pojawił się ten omen, o  którym właśnie powiedziałem.

Þat var it þriðja undr er vér sám boðana rísask í  móti, annan 

úr innanverðum firði en annan ór utanverðum ok mættusk 

miðfirðis, ok fell hvár í  kverk ǫðrum, en særinn varð blóðugr 

af ókyrrleik þeim er þeir gørðu. Þat hygg ek vera munu fyrir 

344  ÍF 33, s. 13; Saga o Jomswikingach, s. 205.



169

7. Tło ideowe sagi

missætti stóreflismanna hér innan lands, ok munu þar af ge­

rask stórir bardagar ok mikil styrjǫld, ok er mikil ván at þar verði 

nǫkkurr afspringr af þessum ófriði á  Limafirði, þar sem þessi 

býsn bar fyrir oss er nú hefi ek sǫgð345.

Wizja ta sprawdza się dwukrotnie: najpierw w  Limafjǫrdzie 
dochodzi do brzemiennej w skutki walki między braćmi, Knútem 
i Haraldem Gormssonami; jakiś czas później Limafjǫrðr staje się 
sceną bitwy morskiej, w której ginie król Norwegii Harald Szary 
Płaszcz, a  następnie, wskutek zdrady fałszywych sojuszników, 
syn Knúta Gormssona, Gull-Haraldr.

Wydarzenia drugiej części sagi także przepowiada sen. Akcja 
toczy się wokół rodu Tókiego z  Fionii i  jego synów: Ákiego, Pál­
nira oraz Fjǫlnira, który był z  nieprawego łoża. Po śmierci Tó­
kiego i  jego żony synowie dzielą się spadkiem, ale Fjǫlnir, jako 
przyrodni brat, otrzymuje najmniejszą jego część. W  gniewie 
zaczyna knuć przeciwko braciom, a  zwłaszcza najstarszemu, 
lubianemu przez wszystkich i  bardzo popularnemu Ákiemu. 
W  wyniku jego intryg Áki ginie. Pálnir zapada z  żalu na zdro­
wiu, ale kiedy udaje mu się zdobyć rękę narzeczonej Ákiego, 
jarlówny Ingibjǫrg z  Gautlandu, odzyskuje siły i  chęć do życia. 
W  noc poślubną Ingibjǫrg ma sen, który przepowiada przyszłe  
wydarzenia:

– Śniło mi się  – powiedziała  – że przebywałam tutaj, w  tym go­

spodarstwie, w którym teraz jestem. Wydawało mi się, że miałam 

tkaninę na krosnach, a była to lniana tkanina. Była szarego kolo­

ru. Poczułam, że ta tkanina była czymś obciążona, i tkałam dalej, 

a niewiele zostało do zrobienia, jak mi się zdawało. Gdy ubijałam 

wątek, jeden z  ciężarków spadł ze środka tkaniny gdzieś z  tyłu 

i  podniosłam go. Wtedy zobaczyłam, że te obciążniki to nic  

345  ÍF 33, s. 13; Saga o Jomswikingach, s. 205.



170

Wstęp

innego jak ludzkie głowy, a  gdy podniosłam tę odciętą głowę, 

przyjrzałam się jej i rozpoznałam ją.

Wtedy Pálnir zapytał, czyja to była głowa. A  ona odpowie­

działa mu, że to była głowa króla Haralda Gormssona.

„Þat dreymdi mik,” segir hon, „at ek þóttumk hér stǫdd vera 

á þessum bœ sem nú em ek. En ek þóttumk uppi eiga vef, en þat 

var línvefr. Hann var grár at lit. Mér þótti kljáðr vera vefrinn, ok 

var ek at ok vafk, ok var lítit á ofit at því er mér þótti. Ok þá er ek 

sló vefinn þá féll af einn kléinn af miðjum vefnum á bak, ok tók 

ek upp. En þá sá ek at kljár þeir váru ekki nema mannahǫfuð ein, 

ok er ek hafða upp tekit þetta hǫfuðit er af hafði slitnat þá hélt ek 

á, ok hugða ek at ol kennda ek hǫfuðit”.

Nú spyrr Pálnir eftir hvert hǫfuðit væri. En hon svarar ok 

kvað vera hǫfuð Haralds konungs Gormssonar346.

Tym razem sen nie jest wyjaśniany, a  jedyny komentarz ze 
strony Pálnira to lakoniczne stwierdzenie: „Lepiej, że ci się to 
przyśniło, niż gdyby miało się nie przyśnić”347, które w  dość wy­
raźny, choć jednocześnie zawoalowany sposób wyraża stosunek 
Pálnira do króla Haralda.

Motyw krosna i  tkaniny w  śnie Ingibjǫrg nawiązuje do sze­
roko rozpowszechnionego w  mitologii nordyckiej wyobrażenia 
losu jako tkaniny, w  którą wplatają się nici ludzkiego życia, któ­
ry w literaturze nordyckiej często wiąże się z obrazem przemocy 
i walki. Przykładem tego jest scena z Sagi o Njalu, gdzie podczas 
bitwy w Irlandii mężczyzna o  imieniu Dorrud dostrzega kobiety 
tnące tkany materiał, który symbolizuje wojnę, z  głowami ludz­
kimi używanymi jako obciążniki i jelitami jako wątkiem i osnową. 
Scena ta, jak zauważa Kristen Marie Tibbs w  pracy Semiotics of 
the Cloth, jest jedną z  najbardziej szczegółowych reprezentacji 

346  ÍF 33, s. 46; Saga o Jomswikingach, s. 238.
347  ÍF 33, s. 46; Saga o Jomswikingach, s. 238.



171

7. Tło ideowe sagi

nordyckiego krosna pionowego. Choć użycie ludzkich głów i  je­
lit w  rzeczywistości nie miało miejsca, metafora ta ukazuje, jak 
istoty nadprzyrodzone, takie jak Walkirie czy Norny, decydują 
o losach ludzi i  tkają tkaninę przeznaczenia. Tkanina, której wą­
tek utkany jest z  ludzkiej krwi i  ciał, podkreśla brutalność losu, 
który dla wielu postaci w  nordyckich sagach kończy się śmier­
cią na polu bitwy. To również obraz, który przekształca krosno –  
narzędzie codziennego życia – w narzędzie śmierci i fatum.

Motyw tkanin i  pracy przy krosnach obecny jest również 
w  Sadze rodu z  Laxdalu, gdzie szycie często stanowi tło opo­
wieści o  miłości, zdradzie i  zemście. Saga przedstawia konflikt 
pomiędzy Guðrún, jej mężem Bollim oraz Kjartanem; kończy się 
on śmiercią obu mężczyzn. W chwili, w której Kjartan zostaje za­
mordowany przez Bolliego, Guðrún zajmuje się przędzeniem, co 
symbolicznie łączy tradycyjną kobiecą pracę z aktami przemocy 
i  śmierci: „Nierówny jest znój porannej godziny: ja uprzędłam 
lnu na dwanaście łokci płótna, a  ty zabiłeś Kjartana”348  – mówi 
Guðrún po powrocie męża z wyprawy, której celem było uśmier­
cenie jego przybranego brata. Jak podkreśla Tibbs, praca Guðrún 
przy przędzeniu, a  później podczas prania odzieży, po śmierci 
Bolliego, który zostaje zamordowany, wskazuje na symboliczny 
związek tych czynności z  gwałtownymi wydarzeniami opisy­
wanymi w  sagach nordyckich. Pranie i  biczowanie odzieży nad 
strumieniem tworzy obrazy przemocy, a późniejsze uczesanie za­
krwawionych włosów Bolliego stanowi echo tradycyjnego przę­
dzenia wełny przed jej obróbką349.

Jak zauważa Anthony Winterbourne, w  mitologii germań­
skiej krosno jest symbolem przeznaczenia, a nici i wątek to różne  

348  Saga rodu z Laxdalu, tłum. A. Załuska-Strömberg…, s. 164.
349  K.M.  Tibbs, “Semiotics of the Cloth”: Reading Medieval Norse Textile 

Traditions, Theses, Dissertations and Capstones. Paper  231, Marshall Univer­
sity 2012, s. 14–16.



172

Wstęp

etapy ludzkiego życia, z  ostatnią fazą  – śmiercią350. W  wyżej 
wspomnianym fragmencie Sagi o  Njalu351, podobnie jak w  oma­
wianej scenie, tkanina tworzona przez Norny jest przesiąknięta 
symboliką wojny i  śmierci, a  jej ciężarki, którymi są ludzkie gło­
wy, nawiązują do śmierci, która nieuchronnie kończy każdą ludz­
ką egzystencję352. Podobnie spadający obciążnik w śnie Ingibjǫrg 
zwiastuje nadchodzące wydarzenia i  siłę przeznaczenia, które 
zgodnie z nordycką tradycją jest nieuniknione.

Ingibjǫrg w  swoim proroczym śnie widzi tkaninę koloru sza­
rego, co może symbolicznie zapowiadać trudną przyszłość i zbli­
żające się niebezpieczeństwo. Spadający obciążnik, który okazu­
je się głową Haralda, wskazuje na przyszłe zagrożenia – Haraldr 
ginie w  wyniku konfliktu z  rodem Pálna-Tókiego  – ale także na 
nieodwracalność przeznaczenia, które jest przypisane każdemu 
od momentu narodzin i nie może być zmienione, bez względu na 
podejmowane działania.

Saga o  Jomswikingach nie prezentuje wielu postaci kobie­
cych, ale te, które w  niej występują, są wybitnymi osobowoś­
ciami. Dość wymienić duńską królową Þyri, znaną ze swej 
mądrości i  umiejętności interpretowania snów, norweską Gunn­
hildr  – matkę królów, o  której mówiono, że zna się na czarach, 
czy wendyjską księżniczkę Ástriðr, żonę Sigvaldiego, przywódcy 
Jomswikingów, która doradza najpierw ojcu, a  potem mężowi 
w  sprawach politycznych. W  poczet wyjątkowych postaci kobie­
cych wpisuje się także Æsa Szwaczka, matka późniejszego wład­
cy Danii, która zwracając na siebie uwagę króla Haralda, a potem 
odważnie stając przed nim i  przedstawiając mu syna, zmienia  
losy królestwa.

350  A. Winterbourne, When the Norns Have Spoken: Time and Fate in Ger-
manic Paganism, Madison, Teaneck 2004, s. 100.

351  Ten fragment został pominięty w polskim tłumaczeniu.
352  Njal’s saga, transl.  and ed.  Magnus Magnusson, Hermann Pálsson, 

Penguin Books, Baltimore 1977, s. 349.



173

7. Tło ideowe sagi

Na tle bohaterów i  bohaterek sagi, które mimo swych wy­
bitnych cech i  zdolności twardo stąpają po ziemi, wyraźnie od­
znacza się jedyna postać reprezentująca siły nadprzyrodzone: 
Þorgerðr Hǫrðatroll, „patronka” jarla Hákona353. Słupecki w  Mi-
tologii skandynawskiej w  epoce wikingów, podając różne możli­
we interpretacje genezy i funkcji Þorgerðr, stwierdza, że „natura 
tego interesującego bóstwa nie jest do końca jasna”354. W artykule 
Þorgerðr Hölgabrúðr: The fylgja of the Háleygjar Family Gunn­
hild Røthe analizuje postać Þorgerðr Hǫlgabrúðr w  tradycji sag. 
Þorgerðr pojawia się pod różnymi przydomkami, między innymi 
jako: Hǫlgatroll, Hǫlgabrúðr i Hǫrdatroll. Þorgerðr i jej siostra Irpa 
odgrywają kluczową rolę w starciu Jomswikingów z jarlem Háko­
nem pod Hjǫrungavágr. Hákon, chcąc uzyskać wsparcie swojej 
opiekunki w przybierającej zły dla niego obrót bitwie, proponuje 
jej coraz większe ofiary, ostatecznie poświęcając własnego sied­
mioletniego syna, Erlinga. Po tym zdarzeniu siostry wywołują bu­
rzę z piorunami i gradem, a z palców Þorgerðr wydają się miotać 
strzały355. W badaniach Lotte Motz Þorgerðr została zidentyfiko­
wana jako olbrzymka związana z  siłami natury, natomiast John 
McKinnell porównuje ją do Freyi, bogini z rodu Wanów, sugerując, 
że mogła być lokalną boginią, patronką rodu Háleygjar. Røthe za­
znacza, że Þorgerðr jako fylgję postrzegano jako przodkinię (du­
cha opiekuńczego) rodu Háleygjar, a kult fylgjur mógł pochodzić 
z kultu przodkiń, które po śmierci stawały się duchami opiekuń­
czymi rodziny. Þorgerðr jako fylgja była uważana za przodkinię 
i opiekunkę rodu, a jej kult najpierw rozwijał się wokół jej kurha­
nu, a później rozprzestrzenił się na inne miejsca356.

353  ÍF 33, s. 120; Saga o Jomswikingach, s. 313.
354  L.P.  Słupecki, Mitologia skandynawska w  epoce Wikingów, Nomos,  

Kraków 2003, s. 282.
355  G.  Røthe, Þorgerðr Hölgabrúðr  – the fylgja of the Háleygjar Family, 

„Scripta Islandica” 2007, vol. 58, s. 34.
356  Ibidem, s. 46–47.



174

Wstęp

Relację między jarlem Hákonem a Þorgerðr Hǫlgabrúðr bada­
ła również Þórdís Edda Jóhannesdóttir, która podkreśla, że jarl 
Hákon jest postacią dobrze znaną w literaturze średniowiecznej, 
przedstawianą jako pogański władca, który mimo prób nawróce­
nia na chrześcijaństwo pozostaje wierny dawnym bogom357. Jego 
relacja z  Þorgerðr jest uważana za naturalną w  kontekście sag, 
mimo że nie dostarczają one wyjaśnień dotyczących jej natury. 
Również ofiarowanie syna przez Hákona można interpretować 
jako wyraz jego oddania Þorgerðr, co dla współczesnego czytelni­
ka może wydawać się postawą skrajną. Według sagi Hákon i jego 
ludzie nigdy nie pokonaliby Jomswikingów bez tego nadnatural­
nego wsparcia Þorgerðr. Saga nie wyjaśnia nam, kim jest Þorgerðr, 
i brzmi to tak, jakby Hákon miał prawo wezwać ją na pomoc. Dla­
tego  – pisze Þórdís Edda  – interesujące jest dalsze badanie, dla­
czego saga akceptuje Þorgerðr i Irpę, a także wywołaną przez nie 
magiczną burzę, nie podając tego w  wątpliwość. Jednocześnie 
złożenie przez Hákona ofiary ze swojego syna może wydawać 
się nowoczesnemu czytelnikowi dość ekstremalnym działaniem, 
choć na pewno nie jest to jedyny brutalny incydent w  sadze358. 
Autorka wskazuje, że w  literaturze skandynawskiej motyw skła­
dania ofiary ludzkiej nie jest powszechny, jednak jego występo­
wanie w  różnych tekstach sugeruje, że w  średniowieczu ofiary 
takie były postrzegane w  sposób stosunkowo neutralny. Zwraca 
uwagę na to, że Hákon i  Þorgerðr często są przedstawiani jako 
postacie znane w  literaturze, a  ich relacja miała być akceptowa- 
na przez ówczesne grono odbiorców.

357  Þórdís Edda Jóhannesdóttir, A  Normal Relationship? Jarl Hákon and 
Þorgerðr Hǫlgabrúðr in Icelandic Literary Context, w: Paranormal Encounters in 
Iceland 1150–1400, eds. Ármann Jakobsson, Miriam Mayburd, de Gruyter, Berlin–
New York 2020, s. 295–310.

358  Ibidem, s. 297.



175

8. Interpretacje sagi

8. Interpretacje sagi

S
aga o  Jomswikingach od dawna przyciąga uwagę badaczy, 
stanowiąc przedmiot różnorodnych interpretacji. Jej fascy­
nująca narracja, pełna dramatycznych wydarzeń, heroicz­

nych postaci i politycznych intryg, prowokuje do refleksji nad jej 
naturą oraz funkcją w kontekście literatury staroskandynawskiej. 
Analizując sagę, można dostrzec, że nie jest ona jedynie prostą 
relacją o  dawnych czasach, lecz złożonym utworem, łączącym 
elementy historiografii, literackiej fikcji oraz satyry.

Różnorodność interpretacji wynika zarówno z  bogactwa tre­
ści, jak i  z  kontekstu historyczno-kulturowego, w  którym saga 
powstała i  była przekazywana. Niektórzy badacze dostrzegają 
w  niej przede wszystkim wartość historiograficzną, widząc ją 
jako źródło informacji o  wydarzeniach, postaciach i  stosunkach 
politycznych epoki wikingów. Inni zaś podkreślają jej aspekty 
literackie, wskazując na obecność elementów parodii oraz świa­
domego przerysowania pewnych motywów i postaci.

8.1. Saga o Jomswikingach jako dzieło historiograficzne

Bez wątpienia istotnym aspektem rozwoju i  funkcjonowania le­
gendy o Jomsborgu było utrwalenie jej w formie literackiej, czego 
efektem jest zachowana w kilku redakcjach Saga o Jomswikingach. 
Jej lektura nie od dziś stanowi pretekst naukowych rozważań nad 
naturą i rolą tej konkretnej opowieści w kulturowym i społecznym 
krajobrazie średniowiecznej Skandynawii, w szczególności zaś Is­
landii. Rozważania te wiążą się z pytaniami o powody, dla których 
tego typu historia powstała, do kogo była adresowana, czy trakto­
wano ją jako opowieść historyczną, a  więc zawierającą elementy, 
których wiarygodności nie było sensu podważać, czy też może 
jako opowieść fikcyjną, której składowe z gruntu postrzegano jako 
niemające zbyt wiele wspólnego z rzeczywistością.



176

Wstęp

Tym samym badania nad Sagą o  Jomswikingach stały się do­
datkową i  ważną okazją do podjęcia rozważań nad sprawami, 
które dla średniowiecznej literatury skandynawskiej są funda­
mentalne. Było i  jest to możliwe, mimo że sagę przez długi czas 
traktowano trochę lekceważąco  – przez jej stylistyczną złożo­
ność, barwną i różnorodną narrację oraz wiele niespodziewanych 
zwrotów akcji, podejmowanych przez niezwykłych pod każdym 
względem bohaterów. Te cechy sprawiały, że saga, jako nietypowy 
twór plasujący się gdzieś na pograniczu gatunków, do niedawna 
nie przyciągała uwagi badaczy.

Jedno z  kluczowych pytań, które zdominowało dyskusję nad 
naturą Sagi o  Jomswikingach, dotyczy tego, czy należy postrze­
gać ją jako przekaz historiograficzny, czy też fikcyjny. Trzeba przy 
tym powtórzyć i  uściślić, że nie idzie w  tym przypadku o  wiary­
godność przekazu sagi z  punktu widzenia nowożytnych badań 
historycznych. Rozchodzi się o to, czy jej średniowieczni odbior­
cy uznawali jej przekaz za historyczny, czy też z góry mieli nasta­
wić się na opowieść, której składowe z definicji miałyby być trak­
towane jako literacka fikcja.

Zagadnienie to było ostatnio przedmiotem rozważań Aalto 
oraz Finlay i  Þórdís Eddy. Pierwsza z  nich skłonna jest widzieć 
Sagę o  Jomswikingach jako dzieło historiograficzne, nawet pomi­
mo obecności w nim elementów, które jako zdecydowanie fikcyj­
ne (np.  interwencja trollicy/bogini Þorgerðr i  jej siostry Irpy) za­
kłócają jednoznaczą ocenę w tym względzie. Aalto zwraca jednak 
uwagę, że saga w  dużej mierze skonstruowana jest jak typowa 
saga królewska. Dotyczy to zarówno tego, o czym, a raczej o kim 
opowiada (władcy Danii i  Norwegii), jak i  użycia poezji skaldów 
jako narzędzia uwiarygadniającego całość przekazu. Wobec swoi­
stego impasu w  próbach przypisania Sagi o  Jomswikingach do 
danego staroskandynawskiego podgatunku literackiego, wyni­
kającego z  hybrydowości jej kompozycji, fińska badaczka idzie 
krok dalej. Stara się mianowicie spojrzeć na Sagę o  Jomswikin-



177

8. Interpretacje sagi

gach przez pryzmat kilku innych, wymykających się klasycznej 
klasyfikacji utworów, takich jak Orkneyinga saga (Saga o  miesz­
kańcach Orkadów) czy Færeyinga saga (Saga o  mieszkańcach 
Wysp Owczych). Zdaniem Aalto stylistyczna hybrydowość tych 
sag postrzegana była w  średniowiecznej Islandii jako sposób na 
transmisję pewnych treści politycznych, które „nie mieściły się” 
w klasycznych „gatunkach”, w tym przypadku w ramach sag kró­
lewskich. Co do Sagi o  Jomswikingach oraz dwóch pozostałych, 
taką wyjątkową kwestią natury politycznej miałyby być niepoko­
je Islandczyków względem rosnącej władzy królewskiej i  norwe­
skiej presji na Islandię na przełomie XII i XIII wieku. Tym samym, 
jak zaznacza Aalto, trudno zgodzić się z wcześniejszymi postula­
tami359 domagającymi się postrzegania sagi jako utworu rozryw­
kowego. Nie traktował on o sprawach fikcyjnych, ale swoją treścią 
ściśle nawiązywał do wzmagających się napięć między panują­
cymi a warstwą możnych, które, mimo wciąż „republikańskiego” 
ustroju wyspy, w równym stopniu były istotne tak dla mieszkań­
ców Islandii, jak i dla Skandynawii360.

O  ile tendencja Aalto do postrzegania Sagi o  Jomswikingach 
jako mimo wszystko dzieła historiograficznego o  silnym wy­
dźwięku politycznym nie budzi większych zastrzeżeń, o  tyle od­
nosi się wrażenie, że fińska badaczka trochę na siłę chce zmargi­
nalizować te elementy narracji sagi, które wskazują na jej bardziej 
rozrywkowy wymiar. Co więcej, wątpliwości budzi ograniczanie 
roli nośnika konkretnego politycznego przekazu wyłącznie do 
Sagi o Jomswikingach i  innych sag, które cechuje stylistyczna hy­
brydowość. Wydaje się bowiem, że kwestie te były nieobce także 
autorom sag królewskich, między innymi tym, którzy w  swoich 
przekazach zdecydowali się nawiązać do legendy o Jomsborgu.

359  Ólafur Halldórsson, Jómsvíkinga saga, w:  Medieval Scandina- 
via…, s. 344.

360  S. Aalto, Jómsvíkinga Saga…, s. 33–43.



178

Wstęp

Również Finlay i  Þórdís Edda skłonne są uznać sagę jako 
utwór historiograficzny. Niemniej w  przeciwieństwie do Aalto  
obie badaczki zdają się przypisywać większe znaczenie tym 
elementom utworu, które ich zdaniem można, a  nawet należy 
uznać za fikcyjne. Według nich historyczność Sagi o  Jomswikin-
gach mogła być różnie postrzegana już w okresie średniowiecza 
i czasami ustępować tendencji do wyniesienia utworu na wyższy 
poziom artystyczny. To zaś prowadziło do „wzbogacania” niektó­
rych motywów, które potencjalnie mogły być traktowane jako 
historyczne, o  elementy nadające im bardziej fikcyjnego, a  nade 
wszystko rozrywkowego charakteru. Do takich motywów Fin­
lay i  Þórdís Edda zaliczają na przykład powiązanie okoliczności 
śmierci Haralda Sinozębego z konceptem ergi i nið, a także mak­
symalnie skrajne przedstawienie odwagi i pogardy śmierci w po­
stawach Jomswikingów pojmanych po bitwie w  Hjǫrungavágr361.

Rozważanie podjęte przez wspomniane wyżej badaczki można 
odnieść do dyskusji na temat relacji między tym, co historyczne, 
a  tym, co fikcyjne, w  staroskandynawskim korpusie literackim. 
Dyskusję tę nie tak dawno podsumował Ralph O’Connor. Choć 
jego praca dotyczy przede wszystkim romansów, spostrzeżenia 
w niej zawarte można odnieść do innych podgatunków sag. Autor, 
w ślad za Ármannem Jakobssonem, wskazuje na potencjalne trud­
ności w trafnej ocenie tego, w jaki sposób średniowieczni odbior­
cy sag definiowali granicę między tym, co wiarygodne, a tym, co 
niewiarygodne362. Ponadto O’Connor zwraca uwagę na to, że dą­
żenie do narracyjnego artyzmu cechowało nie tylko utwory, które 
z  definicji były traktowane jako fikcyjne (przede wszystkim sagi 
legendarne), lecz także historiografię. Podobnie jak Aalto badacz 
ten słusznie wskazuje na to, że kwestia definiowania historycz­

361  A. Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 14–24.
362  R.  O’Connor, History or Fiction? Truth-Claims and Defensive Narra-

tors in Icelandic Romance-Sagas, „Mediaeval Scandinavia” 2005, vol. 15, s. 107.



179

8. Interpretacje sagi

ności względnie fikcyjności w  sagach winna być rozpatrywana 
w  przypadku każdej narracji indywidualnie, szczególnie wobec 
faktu  – a  dotyczy to między innymi Sagi o  Jomswikingach  – że 
wiele z  nich balansuje między różnymi stylami i  konwencjami363.

O’Connor przekonuje, że pozornie akceptowalne kryteria 
fikcyjności też mogły ulegać różnym interpretacjom w  przeszło­
ści i  przez to znacząco utrudniać dzisiejsze spojrzenie na dany 
tekst. Dotyczy to między innymi: oparcia danej opowieści na 
wyobraźni autora, a  nie wspólnej i przez to anonimowej trady­
cji; obejmowania przez daną opowieść wydarzeń zarówno hi­
storycznych, jak i fikcyjnych; braku motywacji autora danej opo­
wieści do przekonywania odbiorców o  prawdziwości zawartych  
w niej wydarzeń364.

W  kontekście Sagi o  Jomswikingach O’Connor i  Aalto przy­
wołują termin lygisaga (saga kłamliwa). Punktem wyjścia dla 
tej części rozważań badacza jest słynne wesele, które odbyło się 
w  Reykjahólar na Islandii w  1119  roku i  któremu, według prze­
kazu Þorgils saga ok Hafliða (Saga o  Þorgilsie i  Hafliðim), towa­
rzyszyła rozrywka w  postaci opowiadania różnych ciekawych 
historii. Wśród nich znalazła się także, nieznana poza tym, saga 
o niejakim Hrómundzie, którą norweski król Sverrir, gdy ją usły­
szał, uznał za zabawną, ale kłamliwą. O’Connor, w  ślad za Pau­
lem Bibire, wskazuje, że uznanie danej opowieści za kłamliwą 
było zatem uzależnione od reakcji odbiorców, a  nie leżało w  na­
turze samej narracji365. Jednakże, co podkreślają zgodnie i  słusz­
nie O’Connor i  Aalto, termin lygisaga w  Sadze o  Jomswikingach 
dotyczy nie tyle samej opowieści, ile jej składowej, a więc relacji  

363  Ibidem, s. 132.
364  Ibidem, s. 108–111.
365  P. Bibire, From riddarasaga to lygisaga. The Norse Response to Roman-

ce, w:  Les Sagas de chevaliers (Riddarasögur). Actes de la Ve conférence inter-
nationale sur les sagas, éd.  R.  Boyer, Presses de l’Université de Paris-Sorbonne,  
Paris 1985, s. 55; R. O’Connor, History or Fiction?…, s. 138.



180

Wstęp

Ǫgmunda vel Geirmunda o  zbliżającej się armii Jomswikingów, 
którą jarl Hákon miał uznać za kłamstwo366. Trudno więc mó­
wić w tym przypadku o analogii między obiema sagami. Co wię­
cej, fakt istnienia kolejnych jej redakcji i  liczne odwołania do 
świadectw skaldów każą widzieć w  literackim rozwoju legendy 
potwierdzenie tego, że traktowano ją nie jako kłamliwą, ale jako 
wiarygodną historycznie opowieść.

Biorąc powyższe pod uwagę, wydaje się słuszne klasyfiko­
wać Sagę o  Jomswikingach jako narrację historiograficzną, któ­
rej redakcje nie zdradzają tego, co zarówno ich autorzy, jak i  ich  
islandzcy odbiorcy mieliby uznawać z  definicji za historycznie 
wiarygodne, a  co za fikcyjne. W  ślad za Aalto można bez wąt­
pienia postrzegać dzieje relacji władców Danii z  ich norweskimi 
odpowiednikami w  Sadze o  Jomswikingach jako swoiste echo 
konkretnych wydarzeń historycznych367. Zaliczymy do nich: 
porażkę Haralda Szarego Płaszcza w  Danii, najazd cesarza Otto­
na  II na Danię, bunt przeciw Haraldowi Sinozębemu oraz bitwę 
w Hjǫrungavágr. Należy jednak brać pod uwagę to, że w momen­
cie literackiego utrwalania legendy o  Jomsborgu, a  więc w  dru­
giej połowie XII i na przełomie XII i XIII wieku, echo to było na 
tyle odległe, że z  jednej strony jego historyczność nie podlegała 
kwestionowaniu, a  z  drugiej strony było podatne na plastyczne 
zniekształcenia, które jednocześnie spełniały określone poli­
tyczne postulaty odbiorców sagi i  dostarczały im odpowiedniej  
rozrywki.

366  S. Aalto, Jómsvíkinga Saga…, s. 38; R. O’Connor, History or Fiction?…, 
s. 136–138. Termin ten pojawia się w redakcji 291 i w jej wersji w kodeksie Flatey-
jarbók. ĺF 33, s. 105; Flateyjarbók I, s. 184. Niemniej sens analogicznych fragmen­
tów pozostałych redakcji (St7, 510) jest w  zasadzie identyczny. Por.  ĺF  33, s.  181; 
AM 510 4to, s. 63.

367  S.  Aalto, Jómsvíkinga Saga…, s.  34. Por.  też A.  Finlay, Þórdís Edda 
Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 2–7.



181

8. Interpretacje sagi

8.2. Saga o Jomswikingach jako parodia?

Z pewnością owe polityczne postulaty oraz chęć obcowania z cie­
kawą i  intrygującą, nomen omen, historią sprzęgają się w  Sadze 
o  Jomswikingach w  stopniu szczególnym w  kontekście tego, jak 
saga przedstawia władców i władzę królewską. Jej wydźwięk jest 
w  tym względzie mocno negatywny. Królowie Danii, zwłaszcza 
Harald Sinozęby i  Swen Widłobrody, uosabiają wiele negatyw­
nych cech, które czynią ich de facto antybohaterami. Harald sta­
je się obiektem poetyckich paszkwili, ale nie potrafi skutecznie 
zmazać plamy na swoim honorze. Biernie przygląda się temu, 
jak jego syn, którego nie chce w pełni uznać za swojego, plądruje 
i  grabi jego ziemie. W  końcu nie jest w  stanie przeciwstawić się 
buntowi, który doprowadzi nie tylko do jego ostatecznego upad­
ku, lecz także do mało chwalebnej śmierci. Jego syn, choć surowo 
karze królobójcę, a zarazem swojego wychowawcę, Pálna-Tókiego, 
nie wypada wcale lepiej. Trudno bowiem o szacunek dla władcy, 
który dał się wyprowadzić w pole przez Sigvaldiego i porwać na 
oczach swojej drużyny. Owszem, król ewidentnie chce pomścić tę 
zniewagę, ale aby to zrobić, musi posunąć się do podstępu, jed­
nak brak mu charyzmy, by bronić swego wizerunku w  otwartej 
konfrontacji zbrojnej.

Równie niejednoznacznie wypada w sadze jarl Hákon z Hlaðir. 
Owszem, okazuje się zwycięzcą w  konfrontacji z  Jomswikin­
gami, ale trudno nie zauważyć pewnych rys na jego wizerunku.  
Jarl musi poświęcić swojego młodocianego syna, aby patronująca 
mu bogini raczyła zapewnić mu wygraną. W  działaniach wobec 
Jomswikingów, od momentu pierwszych wieści o  ich wyprawie 
aż do egzekucji jeńców po bitwie, postawa jarla jest systematycz­
nie kontestowana przez jego syna Eryka. Ten ostatni co prawda 
walczy przeciwko wikingom z Jomsborga, niemniej ceniąc ich od­
wagę i charyzmę, zdaje się mentalnie pasować do ich grupy. Saga 
bowiem jest skonstruowana także wokół motywu konfliktu mię­
dzypokoleniowego, który każe młodym kwestionować autorytet 



182

Wstęp

starszych368. Widać to bardzo wyraźnie w  odniesieniu zarówno 
do wymienionych wyżej par, jak i  do zdecydowanej większości 
wodzów Jomswikingów.

Owe potencjalne polityczne i  ideologiczne postulaty godzi­
ły się zapewne ze statusem sagi jako barwnej, zabawnej, wręcz 
tragikomicznej historii, godnej utrwalenia w  ludzkiej pamięci 
i  rozpowszechniania tak daleko, jak to tylko możliwe. Oczywiś­
cie warto wykazać się ostrożnością w  zestawianiu tego, jak dziś 
definiujemy rozrywkę, z tym, jak robiono to przed wiekami. Wy­
daje się jednak, że spora liczba elementów, z których zbudowana 
jest Saga o  Jomswikingach, mogła decydować o  tym, że trakto­
wano ją w  średniowiecznej Islandii jako służącą dobrej zabawie. 
Łatwo bowiem wyobrazić sobie, że takie motywy jak zabójstwo 
Haralda Sinozębego przez Pálna-Tókiego, pojedynek Vagna 
z  Sigvaldim czy przysięgi i  egzekucja Jomswikingów miały swój 
wyraźny i  decydujący potencjał „rozrywkowy”, który odnosił 
się do problemów i  tematów żywotnych także dla średniowiecz­
nych Islandczyków: aspiracje młodych, autorytet starszych, cie­
kawość świata, szkodliwość alkoholu, etos wojownika, powaga  
władzy królewskiej.

Kluczem do zrozumienia „rozrywkowego” potencjału sagi 
może być próba postrzegania jej jako parodii. Pretekstem do 
rozważań w  tym zakresie są studia nad innymi sagami islandz­
kimi, które identyfikowane są, przynajmniej przez część opinii, 
jako intencjonalne parodie. Sagą, która w  tym kontekście zwró­
ciła największą uwagę badaczy, jest Tristrams saga ok Ísoddar 
(Saga o  Tristamie i  Ísodd). To powstała najpewniej w  XIV  wieku 
adaptacja legendy o  Tristanie i  Izoldzie, której podstawą było 
staronorweskie tłumaczenie poematu Tristan Tomasza z  Breta­
nii, dokonane w 1226 roku przez brata Roberta na zlecenie króla 
Norwegii Hákona  IV (Tristrams saga ok Ísondar). Islandzka ad­

368  Por. Wstęp, s. 159–163.



183

8. Interpretacje sagi

aptacja jest w  stosunku do norweskiej krótsza i  stylem bardziej 
przypomina sagę rodową niż rycerski romans. Między obydwie­
ma adaptacjami występują też pewne różnice w  fabule. Począt­
kowo islandzką sagę traktowano jako niekompletne streszcze­
nie wersji norweskiej369. Sytuacja zmieniła się wraz z badaniami 
Paula Schacha i  Marianne E.  Kalinke, którzy starali się dowieść, 
że islandzka saga jest nie tyle streszczeniem, ile parodią norwe­
skiej sagi w  szczególności, jak również arturiańskich romansów 
w ogólności.

W  serii artykułów, których zwieńczeniem była publikacja 
z  1987  roku, Schach starał się wskazywać na różne elementy 
kompozycyjne Tristrams saga ok Ísoddar, które jego zdaniem 
świadczą o satyrycznym charakterze opowieści. Wśród wyróżnio­
nych przez badacza kryteriów narracyjnych były bezzasadność 
poszczególnych motywów i  scen oraz przesada jako czynnik do­
minujący w  fabule. W  tym kontekście Schach zwrócił uwagę na 
takie sceny w  sadze jak trzymiesięczna podróż Tristama i  ĺsodd 
Pięknej z Islandii do Kornwalii po tym, gdy oboje wypili magiczny 
napój, czy kłótnia i  walka drużynników Tristama, która zakoń­
czyła się śmiercią 60  wojowników. Motywem, który w  argumen­
tacji Schacha odgrywał kluczową rolę, była śmieszność, na jaką 
Tristam i ĺsodd wystawili króla Morodda. Ten ostatni, omamiony 
czarami, nie zorientował się bowiem, że przez trzy kolejne noce 
spał nie u boku swojej małżonki (ĺsodd), ale jej mamki Bringven, 
podczas gdy królowa dzieliła czas i  łoże z  Tristamem370. Na  
tej podstawie, odwołując się do zbliżonej opinii Kalinke, Schach 
dowodził, że autor islandzkiej sagi celowo wykorzystał motyw 
oszukanego przez kochanków małżonka, częsty temat średnio­
wiecznych romansów europejskich, aby sparodiować zarówno  

369  J. Hill, Tristrams ok Ísoddar, w: Medieval Scandinavia…, s. 657.
370  P.  Schach, Tristrams saga ok Ýsoddar as Burlesque, „Scandinavian  

Studies” 1987, vol. 59, no. 1, s. 87–92.



184

Wstęp

znane mu norweskie tłumaczenie, jak i  świat arturiańskich ro­
mansów371.

Spojrzenie to, przebijające się do dziś, mocno zaciążyło na 
ocenie islandzkiej sagi372. Niemniej nie można przejść obojętnie 
obok jego krytyki tym bardziej że choć dotyczy bezpośrednio 
Tristrams saga ok ĺsoddar, może mieć znaczenie w  ocenie Sagi 
o  Jomswikingach jako potencjalnej parodii. Autorem owego kry­
tycznego spojrzenia jest Conrad van Dijk. Badacz ten nie zgadza 
się w  pierwszej kolejności z  postrzeganiem przesady w  islandz­
kiej wersji legendy o  Tristanie i  Izoldzie jako jednoznacznego 
przejawu jej satyrycznego charakteru. Nie odrzucając całkowicie 
takiej możliwości w  poszczególnych przypadkach, van Dijk po­
stuluje unikanie generalizowania w  tym zakresie i  studiowanie 
każdego przypadku osobno, z  uwzględnieniem kontekstu nar­
racyjnego. Co więcej, uważa on, że konkretnym scenom wyróż­
nionym przez Schacha nie można odmówić swoistego dramaty­
zmu, co z kolei prowadzi go do wniosku, że postulowana parodia 
w sadze jako efekt intencjonalnego działania jej islandzkiego au­
tora budzi poważne wątpliwości. W  konsekwencji van Dijk jest 
skłonny przyznać rację wcześniejszym opiniom, postrzegającym 
islandzką adaptację jako przeróbkę i  streszczenie wersji nor­
weskiej. Niemniej, zgadzając się po części z  Schachem, van Dijk, 
w  ślad za Geraldine Barnes, zwraca uwagę na mocno ironiczny 
charakter kontynentalnych romansów i proponuje postrzegać ich 
północnoeuropejskie adaptacje jako ewentualne przejawy konty­
nuowania owej stylistycznej tendencji. Oznaczałoby to, że cokol­
wiek, co uzna się za elementy parodii w  Tristrams saga ok ĺsod-
dar, to raczej efekt literackiego, mniej lub bardziej świadomego 

371  Ibidem, s. 92–98; M.E. Kalinke, King Arthur North-by-Northwest. The 
matière de Bretagne in Old Norse-Icelandic Romances, Bibliotheca Arnamagnaea­
na, vol. 37, Reitzel, Copenhagen 1981, s. 198–215.

372  Sif Rikhardsdóttir, Emotion in Old Norse Literature. Translations,  
Voices, Contexts, D.S. Brewer, Cambridge 2017, s. 43.



185

8. Interpretacje sagi

dziedziczenia, niż przeróbki dokonywanej z  myślą o  islandzkiej  
publiczności373.

Wydaje się, że w kontekście rozważań dotyczących potencjal­
nie satyrycznego charakteru Sagi o  Jomswikingach warto zwró­
cić uwagę na skoncentrowanie się dyskusji nad istotą Tristrams 
sagi ok ĺsoddar jako parodią królewskości. Bez względu na to, czy 
uznamy to za przejaw islandzkiej inwencji, czy nie, trudno uciec 
od przekonania, że król Morodd zostaje ośmieszony, gdy nie chce 
lub nie potrafi dostrzec wyraźnych oznak niewierności zarówno 
swojego wasala, jak i własnej małżonki, i chętnie znajduje uspra­
wiedliwienie dla sytuacji, które wszystkim innym wydają się jed­
noznaczne. Morodd jest przedstawiony jako ten, który zawodzi 
nie tylko jako suzeren, lecz także jako małżonek.

Kwestionowanie powagi władzy królewskiej to motyw, któ­
ry zwrócił uwagę badaczy na inną XIV-wieczną sagę islandz­
ką, Króka-Refs saga (Saga o  Refie Przebiegłym). Bohater tytu­
łowy tej opowieści przeobraża się z  nieudacznika w  sprytnego 
szczęściarza, który jest w  stanie wyjść cało z  wszelakich kłopo­
tów. Wątkiem, który przykuł uwagę badaczy, jest zabicie przez 
Refa jednego z  drużynników króla Norwegii Haralda Srogiego. 
Ref, po dokonaniu tego czynu, pojawił się w królewskiej hali i za 
pomocą językowych sztuczek przyznał się do morderstwa. Po­
czątkowo nikt poza królem nie zorientował się co do znaczenia 
tego wyznania. Gdy Harald zdał sobie sprawę, do czego w  isto­
cie Ref się przyznał, Islandczyk był już daleko, szczęśliwie do­
cierając do Danii, na dwór Haraldowgo oponenta, króla Swena 
Ulfssona. Haraldowi nie zostało nic innego, jak skazać Refa na 
banicję. Elementem uznawanym za parodię władzy królewskiej 
są słowa, które autor sagi wkłada w  usta króla. Harald czuje się 

373  C. van Dijk, Amused by Death? Humour in Tristrams saga ok ĺsoddar, 
„Saga-Book” 2008, vol. 32, s. 69–84. Zob. też G. Barnes, Arthurian Chivalry in Old 
Norse, „Arthurian Literature” 1987, vol. 7, s. 66.



186

Wstęp

zmuszony zareagować, bo ma świadomość, że tylko tak uratuje  
swoją godność374.

Postawa króla, którego reakcja na czyn Refa ukazana jest jako 
w zasadzie wymuszona, skłoniła badaczy do oceny tego motywu, 
a  zarazem całej sagi jako parodii różnych elementów kompozy­
cyjnych, znanych ze starszych utworów375. Saga więc z  jednej 
strony miałaby być parodią królewskości, a  z  drugiej, patrząc  
całościowo, karykaturą motywu nieudacznika, który przeobraża 
się w bohatera376.

O ile analiza Króka-Refs sagi stała się pretekstem do postrzega­
nia sag islandzkich skomponowanych w XIV i XV wieku jako moc­
no nasączonych elementami satyrycznymi377, o  tyle w  kontekście 
Sagi o Jomswikingach nie sposób przejść obojętnie obok opowieści 
o Refie jako intrygującym przykładzie tego, co zdaje się charaktery­
zować także legendę o wikingach z Jomsborga – mianowicie paro­
dii królewskiej godności. Podobnie jak Harald Srogi, władcy Danii 

374  ÍF 14, s. 156–157.
375  E.S.  Bryan, Discourse in Old Norse Literature, D.S.  Brewer, 

Cambridge 2021, s. 158–159, 215; C. Callow, Dating and Origins, w: The Routledge 
Research Companion to the Medieval Icelandic Sagas, eds.  Ármann Jakobsson, 
Sverrir Jakobsson, Routledge, London–New York 2017, s. 26.

376  Postrzeganie całościowo Króka-Refs sagi jako parodii postulował Mar­
tin Arnold (The Post-Classical Icelandic Family Saga, Edwin Mellen Press, Lewi­
ston 2003, s. 181–208). Pogląd ten spotkał się jednak z krytyką Kendry Willson 
(Króka-Refs saga as Science Fiction. Technology, Magic and the Materialist Gero, 
w: The Fantastic in Old Norse/Icelandic literature…, s. 1064–1070), która uważa, 
że parodia w sadze ogranicza się jedynie do wybranych motywów. Krytycznie do 
ustaleń Arnolda odniosła się też Rebecca Merkelbach (The Coarsest and Worst 
of the Íslendinga Sagas. Approaching the Alterity of the ‘Post-Classical’ Sagas of 
Icelanders, w: Margins, Monsters, Deviants. Alterities in Old Norse Literature and 
Culture, eds. R. Merkelbach, G. Knight, Brepols, Turnhout 2020, s. 105), zdaniem 
której traktowanie Króka-Refs sagi jako parodii jest uproszczeniem i  ignoruje 
wpływ innych kulturowych i  społecznych czynników na jej ostateczny kształt 
i obecność w niej różnych „klasycznych” motywów.

377  R.  O’Connor, History and Fiction, w:  The Routledge Research Compa-
nion…, s. 98.



187

8. Interpretacje sagi

na działania, które godzą w ich honor, reagują w sposób spóźniony 
i  nieadekwatny. Harald Sinozęby bardzo długo znosi upokorze­
nie ze strony swojego syna, który bezkarnie pustoszy jego (i  zara­
zem swoje) królestwo, skutecznie kwestionując jego zdolność do 
obrony swojej domeny i  poddanych przed zagrożeniem. Podob­
nie jak Harald Srogi, z  opóźnieniem działa także Swen Widłobro­
dy. Po pierwsze, tak jak król Norwegii, po czasie orientuje się, że 
jarl Sigvaldi jedynie udaje śmiertelnie chorego, i  daje się porwać. 
Oczekiwana w takiej sytuacji chęć odzyskania honoru ujawnia się 
nie tylko stosunkowo późno  – na dodatek trudno uznać ją za od­
powiednią. Przykłady można by zapewne mnożyć. Ważniejsze jed­
nak jest to, że jeśli konfrontacja Haralda Srogiego z Refem Steinsso­
nem zawiera elementy parodii, to Saga o Jomswikingach zdaje się 
zawierać je w znacznie większym stężeniu.

Kolejną sagą, która w kontekście potencjalnie satyrycznego cha­
rakteru Sagi o  Jomswikingach wydaje się warta przywołania, jest 
Fóstbrœðra saga (Saga o  braciach przysięgłych). Dwaj główni bo­
haterowie, Þorgeirr i Þormóðr, to początkowo młodzi awanturnicy, 
którzy przeobrażają się w  układnych, choć wciąż bezkompromiso­
wych drużynników Olafa Świętego. Þormóðr, który z czasem ujaw­
nia swoje poetyckie talenty, słynie z wierności wobec króla i ginie 
w wyniku ran odniesionych w trakcie bitwy pod Stiklastaðir378.

Niedawno z  postulatem postrzegania Fóstbrœðra sagi jako 
parodii wystąpiła Helga Kress. Jej zdaniem utwór nie tyle sławi 
dwójkę głównych bohaterów, ile drwi z  nich: z  tego, kim są i  co 
robią. W  opinii badaczki saga nie tylko parodiuje zachowania, 
które teoretycznie uznawane były za przejaw bohaterstwa, lecz 
także stanowi swoistą satyrę na patriarchalne społeczeństwo is­
landzkie. Lektura artykułu Helgi Kress pozostawia pewien niedo­
syt, gdyż brak w nim głębszego uzasadnienia, dlaczego sagę i wy­
brane jej elementy należy traktować jako przejaw islandzkiego  

378  P. Schach, Fóstbrœðra saga, w: Medieval Scandinavia…, s. 216–218.



188

Wstęp

humoru i  parodii. Niemniej warto przyjrzeć się przywołanym 
przez badaczkę motywom choćby dlatego, że zdają się one swoim 
symbolizmem nawiązywać do Sagi o Jomswikingach 379.

Jednym z nich jest scena wyjęcia serca z ciała Þorgeira po tym, 
jak został zabity. Saga nie tłumaczy wprost powodów, dla któ­
rych to zrobiono, ale jako że serce jednego z  braci przysięgłych 
okazało się całkiem małe, stwierdza, powołując się na autory­
tet pewnych ludzi (sumir menn), że wielkość serca Þorgeira do­
wodzi tego, co twierdzono na temat serc odważnych bohaterów. 
Miałyby one mianowicie z zasady być mniejsze niż serca tchórzy, 
gdyż pompując mniej krwi, w mniejszym stopniu były narażone  
na strach380.

Scena ta jako żywo przypomina anatomiczne zacięcie Jomswi­
kingów, które ci ujawniają gremialnie, tuż zanim poniosą śmierć 
z ręki Þorkela Glinianki. W obu sagach owo zainteresowanie wy­
daje się szczegółowe i odnosi się do fizycznych objawów strachu 
i  odwagi. Przekonanie o  ścisłym związku rozmiaru serca i  ilo­
ści pompowanej przez niego krwi z  odwagą można bezpośred­
nio zestawić z  rozważaniami Jomswikingów na temat tego, czy 
człowiek czuje cokolwiek po tym, jak zostanie mu ścięta głowa.  
Podobnie w  Fóstbrœðra sadze rozważania teoretyczne są ściśle  
powiązane z ich praktycznym sprawdzeniem.

Kolejna scena, którą wyróżniła Helga Kress, znajduje się jedy­
nie w  redakcji sagi w  kodeksie Flateyjarbók. Akcja dzieje się na 
Grenlandii. Jeden z towarzyszy Þormóða, Egill Głupi, jest śledzo­
ny przez grupę zbrojnych. Egill obawia się, że lada chwila zosta­
nie napadnięty. Wówczas, jak przekazuje saga, wszystkie części 
jego ciała zaczęły trząść się ze strachu. Trzęsły się wszystkie jego 

379  Helga Kress, The Culture of the Grotesque in Old Icelandic Litera-
ture. The Saga of the Sworn Brothers, „Scandinavian-Canadian Studies”  2019,  
vol. 26, s. 70–86.

380  ÍF 6, s. 210–211; Helga Kress, The Culture…, s. 77.



189

8. Interpretacje sagi

kości, zęby zgrzytały, a  żyły pulsowały. Ciekawym elementem 
tego opisu są liczby, które towarzyszą poszczególnym częściom 
ciała Egila: 214 kości, 30 zębów oraz 450 żył381.

Helga Kress twierdzi, że nie ma najmniejszego sensu wery­
fikować tych liczb z  anatomią człowieka i  że należy postrzegać 
je jako element humorystyczny. Nawet jeśli taką ocenę można 
uznać za autorytatywny pogląd badaczki, trudno oprzeć się wra­
żeniu, że być może podobną funkcję w  Sadze o  Jomswikingach 
pełni systematyczne wyliczanie wielkości czy to zbrojnych od­
działów, czy to flot, którymi posługiwali się bohaterowie sagi. 
Gdyby zgodzić się z  Helgą Kress co do humorystycznego cha­
rakteru tego typu liczebnych zestawień, za przykład analogii 
do sceny z  Egilem Głupim w  roli głównej może posłużyć wątek 
otrzymywania przez Swena Widłobrodego nowych oddziałów 
od Haralda Sinozębego. Młody królewicz dostaje za pierwszym 
razem trzy łodzie i  setkę ludzi, za drugim sześć łodzi i  dwie set­
ki wojów, za trzecim dwanaście statków i, czego już odbiorca 
sagi musi się domyślić, cztery setki wojów. Podobne szczegóło­
we wyliczenia znajdujemy w  każdej scenie batalistycznej Sagi 
o  Jomswikingach. W  obu przypadkach tak daleko posunięty na­
cisk na dane liczbowe nie jest przypadkowy. Jednocześnie bez 
ich uwzględniania oba epizody dalej spełniałyby swoją funkcję. 
W tym kontekście przypominają się postulaty Schacha dotyczące 
przesady i bezprzedmiotowości w motywach, które miały stano­
wić o  satyrycznym charakterze danej sagi. Być może oba wątki, 
pochodzące z dwóch różnych sag, mogłyby służyć jako argument 
za, przynajmniej częściową, słusznością postulatów badacza  
Tristrams saga ok ĺsoddar.

Helga Kress postuluje czytanie Fóstbrœðra sagi jako saty­
ry na patriarchalny układ społeczny w  średniowiecznej Islandii. 
Dlatego właśnie występujące w  sadze kobiety mają za zadanie  

381  ÍF 6, s. 233; Helga Kress, The Culture…, s. 78.



190

Wstęp

obnażać męskość i  bohaterstwo mężczyzn382. Za przykład słu­
ży islandzkiej badaczce wątek strof skomponowanych przez 
Þormóða, które skald dedykował Þorbjǫrg Kolbrún z  Arnarda­
lur. Gdy tylko te same strofy poeta sprezentował innej kobiecie, 
Þórdís z Ǫgur, Þorbjǫrg objawiła się Þormóðowi we śnie z  pyta­
niem, czy ten rzeczywiście podarował innej kobiecie strofy de­
dykowane pierwotnie jej. Gdy skald zdecydowanie zaprzeczył, 
Þorbjǫrg sprowadziła na niego ból oczu tak silny, że Þormóðr nie 
miał wyjścia i ostatecznie przyznał, że strofy, o które upominała 
się Þorbjǫrg, przynależą jej. Wówczas ból opuścił poetę383.

Helga Kress wykorzystuje powyższy przykład, aby podkreś­
lić, że Fóstbrœðra saga uwypukla postacie kobiet o  silnym cha­
rakterze, gotowych do działania i często służących mężczyznom 
rozsądną i optymalną radą384. W Sadze o Jomswikingach nie znaj­
dziemy wątku ściśle analogicznego do tego, który w Fóstbrœðra 
sadze wyróżniła islandzka badaczka. Niemniej motyw ten przy­
wołuje na myśl charyzmatyczne kobiety, które obecne są w Sadze 
o  Jomswikingach. Zarówno Þyri, żona króla Gorma, jak i  Ástríðr, 
żona jarla Sigvaldiego, okazują się nosicielkami życiowej mą­
drości i  rozsądku, podporami swoich nobliwych, acz nie zawsze 
racjonalnie działających małżonków. Szczególnie jaskrawym 
przykładem tego dysonansu jest scena, w  której Ástríðr radzi 
trzeźwiejącemu Sigvaldiemu, jak postąpić wobec przysiąg, które 
ten i  jego towarzysze złożyli w  alkoholowym zamroczeniu kró­
lowi Danii. Jeśli pójść śladem postulatu Helgi Kress, to chyba ta 
scena najbardziej służyła obnażeniu męskości, która została uka­
zana przez pryzmat bezmyślnej brawury.

Powyższe rozważania skłaniają do uznania za jak najbar­
dziej możliwe, że Saga o Jomswikingach, pełniąc funkcję utworu 

382  Helga Kress, The Culture…, s. 83.
383  ÍF 6, s. 170–174; Helga Kress, The Culture…, s. 83–84.
384  Helga Kress, The Culture…, s. 84.



8. Interpretacje sagi

o  wymiarze historiograficznym oraz będąc barwną, pełną god­
nych zapamiętania epizodów opowieścią, mogła być także saty­
rą. Niewykluczone, że sagę wykorzystano, aby wyśmiać sprawy, 
które w  innych okolicznościach były zbyt nobliwe i  niemożliwe 
do strącenia z  piedestału powagi i  prestiżu. Wśród tych kwestii 
wyróżniają się wizerunki władcy i  wojownika, pod które saga  
podkłada liczne przykłady ludzi na tyle przejętych misją wykaza­
nia się wobec innych i zdobycia uznania w ramach przypisanych 
im społecznie ról, że na tle innych, szczególnie rezolutnych ko­
biet, wypadają karykaturalnie i groteskowo.


	Tytułowe
	Spis treści
	Podziękowania
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	1. Kontekst historyczny Sagi o Jomswikingach 
	1.1. Bunt Swena Widłobrodego i śmierć Haralda Sinozębego
	1.2. Duńskie wpływy w rejonie ujścia Odry
	1.3. Porwanie Swena Widłobrodego w Sadze o Jomswikingach i innych przekazach
	1.4. Sytuacja polityczna w Skandynawii w XII wieku a powstanie Sagi o Jomswikingach
	1.5. Wpływ sytuacji politycznej w XII wieku na kształtowanie się Sagi o Jomswikingach
	1.6. W poszukiwaniu Jomsborga
	1.7. Kto założył Jomsborg? 

	2. Tradycja rękopiśmienna, redakcje sagi i jej chronologia 
	3. Dotychczasowe edycje sagi i jej tłumaczenia
	4. Relacje intertekstualne
	5. Struktura narracyjna i styl kompozycji 
	6. Poezja skaldów w Sadze o Jomswikingach
	7. Tło ideowe sagi
	7.1. Obyczaje
	O wychowaniu
	Wiek męski?

	7.2. Przeznaczenie i siły nadprzyrodzone

	8. Interpretacje sagi 
	8.1. Saga o Jomswikingach jako dzieło historiograficzne
	8.2. Saga o Jomswikingach jako parodia?


	Saga  o Jomswikingach (Jómsvíkinga saga) 
	Saga o Jomswikingach (Jómsvíkinga saga)
	O tym przekładzie
	I
	II
	III
	IV 
	V 
	VI 
	VII
	VIII 
	IX 
	X
	XI 
	XII 
	XIII 
	XIV 
	XV 
	XVI 
	XVII
	XVIII 
	XIX 
	XX 
	XXI 
	XXII 
	XXIII 
	XXIV 
	XXV 
	XXVI 
	XXVII
	XXVIII 
	XXIX 
	XXX 
	XXXI 
	XXXII 
	XXXIII 
	XXXIV 
	XXXV 
	XXXVI 
	XXXVII 
	XXXVIII 
	XXXIX 

	Aneks
	Pozostałe strofy skaldyczne wykorzystasne w innych redakcjach sagi 
	St7
	AM 510 4to 
	Wiersze nawiązujące do legendy o Jomsborgu

	Mapy

	Bibliografia 
	Źródła
	Opracowania 

	Indeks osobowy
	Indeks geograficzny 
	Summary 
	Polecamy
	Redakcyjna

