
13

Wstęp

S
aga o  potomkach Knuta (Knýtlinga saga) zalicza się do 
sag królewskich, czyli historii o  królach skandynawskich 
spisanych przez Islandczyków. Tradycja ta sięga XII wieku 

i takich tekstów, jak: Nóregs konungatal (Lista królów Norwegii)1, 
Ágrip af Nóregskonungasǫgum (Streszczenie dziejów królów 
norweskich) czy Historia Norwegie (Historia Norwegii), które 
były podstawą do tworzenia sag o  poszczególnych królach skan­
dynawskich (saga o  Sverrirze, sagi o  Olafie Tryggvasonie i  Ola­
fie Haraldssonie) czy ich kompilacji (Morkinskinna, Fagrskinna, 
Heimskringla)2. W tej grupie znalazła się Saga o potomkach Knu-
ta. Można się jedynie domyślać, potomków którego ze słynnych 
Knutów dotyczy: Hardeknuta, Knuta Wielkiego czy Knuta Świę­
tego. Jako jedyna z zachowanych sag królewskich poświęcona jest 
dziejom władców Danii.

1  Tytuły oryginalne oraz tytuły dzieł opublikowanych w  polskim przekła­
dzie zapisywane są kursywą. W przypadku dzieł nieprzyswojonych polszczyźnie 
tłumaczenia tytułów oryginalnych na polski zapisywane są pismem prostym 
w nawiasie po tytule oryginalnym. 

2  Staronordyckie imiona i nazwy geograficzne, które funkcjonują w polskiej 
historiografii – takie jak: Olaf, Swen, Harald, Eryk, Saksonia czy Zelandia – zapisy­
wane są we Wstępie zgodnie z polską tradycją. Pozostałe imiona i nazwy zachowują 
pisownię oryginalną. W  tekście sagi w  przypadku wszystkich imion staronordyc
kich zachowana została oryginalna pisownia, natomiast niektóre nazwy geogra­
ficzne przetłumaczono (np. Bretland to Walia, a Sjóland to Zelandia). Zarówno ory­
ginalne, jak i tłumaczone nazwy, imiona i przydomki znajdują się w indeksach.



14

Wstęp

Spisana w  połowie XIII  stulecia, saga rozpoczyna się prze­
jęciem rządów przez Haralda Gormssona, co nastąpiło oko­
ło 958 roku. Koniec opowieści wyznaczają dwa wydarzenia: hołd 
księcia zachodniopomorskiego Bogusława  I złożony królowi Da­
nii Knutowi VI w 1185 roku i śmierć tegoż księcia dwa lata później. 
Podobnie jak dla całej Skandynawii, również dla Danii był to czas 
szczególny. Rządy dynastii Jelling, następnie rodu Swena Úlfsso­
na zbiegły się z ważnymi dla kształtowania się średniowiecznego 
królestwa procesami, wśród których w pierwszej kolejności nale­
ży wymienić przyjęcie nowej wiary, konsolidację władzy królew­
skiej i terytorialnego zasięgu królestwa.

1. Tło historyczne

H
arald był synem Gorma Starego, który zdobył wła­
dzę w  Danii około roku  935, po klęsce władcy Jutlan­
dii o  imieniu Gnupa w  walce z  Henrykiem Ptasznikiem. 

Gorm rozpoczął proces konsolidowania władzy i rozszerzania jej 
na kolejne regiony: Zelandię, Fionię oraz być może nawet Skanię. 
Również za jego czasów nastąpiła intensyfikacja kontaktów z ros­
nącym w siłę królestwem saskim, w którym władzę sprawowała 
dynastia Liudolfingów. Sasi dążyli do chrystianizacji północnych 
rubieży swojego królestwa, Połabia oraz Danii. Działania te pro­
wadziło przede wszystkim utworzone w  834  roku arcybiskup­
stwo hambursko-bremeńskie, choć aktywnością w  tym wzglę­
dzie wykazywała się także archidiecezja kolońska. Zwierzchnik 
pierwszej z  tych metropolii, arcybiskup Unni, spotkał się osobi­
ście z Gormem. W spotkaniu tym być może uczestniczył również 
syn Gorma, Harald. Tematem rozmów była sprawa misji chrystia­
nizacyjnej do Danii. Efektem spotkania mogło być postanowienie 
papieża Agapita  II na synodzie w  Ingelheim w  948  roku o  utwo­
rzeniu biskupstw na terenie Danii  – w  Hedeby, Ribe i  Aarhus, 



15

1. Tło historyczne

które (podobnie jak i przyszłe) miały być podporządkowane arcy­
biskupstwu hambursko-bremeńskiemu z  arcybiskupem Adalda­
giem na czele. 

Na przełomie  958  i  959  roku zmarł Gorm Stary. Władzę po 
nim przejął jego syn Harald, znany w historiografii pod przydom­
kiem Sinozęby. Harald kontynuował po ojcu dzieło konsolidacji 
ziem duńskich pod swoim berłem. Służyć temu miało między 
innymi przyjęcie chrześcijaństwa. Swoją decyzję o  otwarciu kró­
lestwa na nową wiarę Harald oznajmił na słynnym kamieniu 
runicznym z  Jelling. Przyjmuje się, że było to pokłosiem misji 
niejakiego Poppona, którego badacze identyfikują dziś z Folkma­
rem, przyszłym arcybiskupem Kolonii. Poppon miał dotrzeć do 
Danii w  963  roku, a  jego misja była najpewniej efektem działań 
ówczesnego arcybiskupa Kolonii Brunona, brata cesarza Otto­
na  I.  Za zwieńczenie zabiegów konsolidacyjnych można uznać 
decyzję o budowie w wybranych częściach kraju obozów wojsko­
wych, znanych w  nauce jako obozy trelleborskie. Ich powstanie 
datuje się na początek lat  80.  X  wieku. Strategiczne rozmiesz­
czenie obozów było ściśle związane z  ich funkcją. Służyły jako 
centra wojskowo-administracyjne, reprezentujące władzę króla 
i  egzekwujące prawno-fiskalne powinności poddanych. Oprócz 
ugruntowania swojego znaczenia wewnątrz Danii Harald konse­
kwentnie dążył do zdobycia dominującej pozycji w Skandynawii. 
Okazja do ingerencji w  sprawy Norwegii nadarzyła się w  czasie 
walk, do jakich doszło w latach 60. X wieku między synami Eryka 
Krwawego Topora i  Gunnhildy a  ich stryjem Hákonem Dobrym. 
Kulminacją sporu była bitwa pod Fitjar na wyspie Storð położonej 
w  ujściu Hardangerfjordu. W  jej trakcie Hákon Dobry, choć zdo­
łał pokonać przeciwników, został śmiertelnie ranny. W  efekcie, 
mimo porażki, to Harald Szary Płaszcz przejął kontrolę nad klu­
czowymi regionami kraju. Syn Eryka Krwawego Topora osiągnął 
upragniony sukces, którego ceną była najpewniej konieczność 
uznania duńskiej władzy zwierzchniej oraz oddanie Haraldowi 



16

Wstęp

Sinozębemu Viken, południowej części kraju. Sojusz ten nie prze­
trwał długo. Harald Szary Płaszcz, stojący na czele synów Eryka 
Krwawego Topora, postanowił zrzucić duńską kuratelę. Król Da­
nii postawił wówczas na wywodzący się z  Trøndelag ród jarlów 
Hlaðir. Gdy około 970 roku Harald Szary Płaszcz najechał na Da­
nię, Haralda Sinozębego wsparł jarl Hákon Sigurðarson. Najazd 
ten zakończył się porażką i  śmiercią Haralda Szarego Płaszcza 
pod Hals w  Limfjordzie. Jarl Hákon został władcą Norwegii z  na­
dania Haralda i musiał mu płacić trybut. W tym samym roku Ha­
rald zawarł sojusz z księciem obodryckim Mściwojem, czego efek­
tem było małżeństwo z jego córką Tove. Mariaż ten miał umocnić 
pozycję Haralda wśród Słowian oraz ukazać go jako znaczącą siłę 
na północy. Po śmierci Ottona I Harald zaangażował się w sprawy 
cesarstwa, łącząc siły z pretendentem do tronu – księciem bawar­
skim Henrykiem Kłótnikiem. Harald zaatakował Saksonię, by od­
zyskać utracone kilkadziesiąt lat wcześniej ziemie wraz z Hedeby. 
W  odwecie, po przejęciu pełni władzy w  Niemczech, cesarz Ot­
ton II najechał Danię w 974 roku. Sforsowanie umocnień Danevir­
ke pozwoliło wkroczyć armii cesarza do Jutlandii i zmusić Haralda 
do kapitulacji. Ta oznaczała zaś konieczność uznania cesarskiej 
zwierzchności, utratę Hedeby oraz dotychczasowego sojusznika – 
jarla Hákona. Ten bowiem wykorzystał słabość króla duńskie­
go i  objął samodzielne rządy w  Norwegii. Szansa na odzyskanie 
ziem utraconych na południu pojawiła się przy okazji ponownego 
konfliktu o  władzę w  cesarstwie, gdzie kryzys został spotęgowa­
ny wielkim powstaniem Słowian połabskich. Harald wykorzystał 
osłabienie południowego sąsiada i  latem  983  roku zaatakował 
Saksonię, czego efektem było ponowne podporządkowanie sobie 
Hedeby. Krótkotrwałe wzmocnienie pozycji Haralda Sinozębego 
zakończył bunt możnych, na czele którego stanął syn Haralda  – 
Swen. Doszło do niego około 986/987 roku. Konfrontacja zbrojna 
króla z  buntownikami zakończyła się jego klęską. Ciężko ranny 
Harald szukał schronienia w Wolinie, gdzie po kilku dniach zmarł. 



17

1. Tło historyczne

Mimo buntu przeciw ojcu Swen Widłobrody zasadniczo kon­
tynuował politykę Haralda Sinozębego. Po przejęciu władzy rów­
nież działał na rzecz umacniania Danii. Niemniej nowy władca 
nie cieszył się zbyt długo stabilnymi rządami. Swen szybko po­
padł w  kłopoty, które skutkowały utratą władzy i  ucieczką z  oj­
cowizny. Tym, co dopełniło załamania się rządów Swena, był 
najpewniej najazd szwedzki na Danię, do którego doszło w  991 
lub 994 roku.

Czas wygnania Swen Widłobrody spędził w  Anglii jako wi­
king. Śmierć króla Szwecji Eryka Zwycięskiego w około 995 roku 
stworzyła mu możliwość odzyskania ojcowizny, z czego skwapli­
wie skorzystał. Kluczową rolę w  procesie odzyskiwania kontroli 
nad Danią miał między innymi jego ślub z wdową po szwedzkim 
władcy. Była nią nieznana nam z  imienia córka Mieszka  I.  Swen 
bardzo szybko zdobył dominującą pozycję w całym regionie. Uda­
ło mu się rozszerzyć swoje wpływy na Szwecję, gdzie rządził jego 
młody pasierb Olaf. Król Danii zawarł także sojusz z synami jarla 
Hákona z  Hlaðir  – Erykiem i  Swenem. Zwieńczeniem tych dzia­
łań był konflikt z królem Norwegii Olafem Tryggvasonem, który 
został pokonany w 1000 roku w bitwie na wodach Øresundu.

Umacnianie władzy Swen potwierdzał także działaniami 
propagandowymi. De facto jako pierwszy władca kraju zaczął, 
najpewniej już w  995  roku, bicie własnej monety. Warto zazna­
czyć, że podobne inicjatywy podjęli pozostali ówcześni władcy 
skandynawscy: Olaf Skotkonung w Szwecji oraz Olaf Tryggvason 
w  Norwegii. Monety wszystkich trzech władców oparte zostały 
na wzorcu anglosaskim, mianowicie na monecie Æthelreda II.

Za rządów Swena Widłobrodego nastąpiła dalsza rozbudo­
wa kompleksu w Jelling. Obejmował on dwa kurhany, w których 
mieli być pochowani Gorm Stary i  jego małżonka; kamienie ru­
niczne wystawione przez Gorma i Haralda Sinozębego; kamienny 
krąg w  kształcie łodzi oraz kościół. Około  1000  roku drewnia­
ny kościół Swena zastąpiła budowla kamienna, wzorowana na 



18

Wstęp

ówczesnych świątyniach anglosaskich. Jednocześnie powstała 
na miejscu nowa hala, siedziba króla oraz otaczająca cały teren 
nowa palisada.

Dominująca pozycja w  Skandynawii pozwoliła Swenowi 
Widłobrodemu skoncentrować się na działaniach zbrojnych 
w  Anglii. Zwieńczeniem regularnych najazdów na królestwo 
Æthelreda II było przejęcie tam władzy latem 1013 roku. W lutym 
kolejnego roku Swen zmarł.

Władzę w Danii przejął jeden z jego synów – Harald. Drugi zaś, 
Knut, w 1015 roku wyruszył na czele nowej ekspedycji do Anglii, 
którą po blisko półtorarocznej kampanii udało mu się opano­
wać. W  1019  roku, po śmierci Haralda, Knut przejął też władzę  
w ojcowiźnie.

Przez blisko dwie dekady rządów Knutowi udało się stworzyć 
silne imperium. Dzięki trafnej polityce, między innymi sojuszowi 
z angielskim Kościołem, znacząco umocnił swoją pozycję w zdo­
bytym królestwie. Skutecznie interweniował też w Skandynawii, 
gdy – jak w 1023 i 1026 roku – pojawiało się zagrożenie dla jego 
panowania w  Danii ze strony czy to spiskujących możnych, czy 
też władców Norwegii i Szwecji.

Udział w koronacji cesarskiej Konrada II w Rzymie w 1027 roku 
przypieczętował starania Knuta o uznanie jego władzy w Anglii za 
pełnoprawną. Rok później król Anglii i Danii uderzył na Norwegię, 
którą zdobył de facto bez walki, gdyż Olaf Haraldsson (Święty) po­
stanowił zbiec z kraju i szukać schronienia na Rusi.

Stworzone przez Knuta „północne imperium” szybko jednak  
rozpadło się po jego śmierci, która nastąpiła w  listopadzie   
1035  roku. Władzę w  Danii przejął Hardeknut, jeden z  jego sy­
nów, który w  1040  roku objął też władzę w  Anglii. Jego śmierć 
w 1042 roku oznaczała koniec rządów dynastii Jelling i początek 
rozgrywek o schedę po niej.

Do walki przystąpili Magnus Dobry, król Norwegii i  syn Ola­
fa Świętego, oraz jarl Swen Úlfsson, syn siostry Knuta Wielkie­



19

1. Tło historyczne

go  – Astrydy. Kilkuletnie walki przerwała w  1047  roku śmierć 
Magnusa, który przez blisko pięć lat rządził Danią. Opuszczony 
tron przejął ostatecznie Swen, inicjując tym samym panowanie  
nowej dynastii.

Jego stosunkowo długie rządy charakteryzowały się z  jed­
nej strony dobrymi stosunkami z  metropolią hambursko- 

-bremeńską i  cesarstwem, z  drugiej  – przedłużającą się i  przybie­
rającą na sile rywalizacją z  królem Norwegii Haraldem Srogim. 
W  wyniku spotkań z  arcybiskupem Adalbertem w  Hedeby na  
przełomie  1052 i  1053  roku oraz z  cesarzem Henrykiem  III  
na Wielkanoc  1053  roku w  Merseburgu król Danii godził się 
z jednej strony na kościelną zwierzchność Hamburga-Bremy nad 
duńskim Kościołem, z  drugiej strony zyskiwał wsparcie i  moż­
liwość mocniejszego oddziaływania na Połabiu. Jedna z  jego 
córek została poślubiona przez księcia Obodrytów Gotszalka. 
Król nie próżnował także w  sprawach kościelnych. Za jego rzą­
dów liczba duńskich diecezji wzrosła do ośmiu. Wśród nich co­
raz większy prymat zdobywało biskupstwo Lund. Do  1064  roku 
Swen toczył wojny z  norweskim Haraldem. Do pewnego stop­
nia walki te można uznać za dziedzictwo wojen o  tron duński  
w  latach  1042–1047. W  zmaganiach tych Swen często musiał 
uznawać przewagę norweskiego rywala. Niemniej obie strony 
postanowiły zawrzeć pokój, dzięki któremu utrzymano terytorial- 
ne status quo. 

Śmierć Swena w  1076  roku sprawiła, że tron duński obejmo­
wali w  kolejnych latach jego synowie. Na wiecu w  Viborgu na 
króla został wybrany Harald Osełka  (1076–1080). Kontynuował 
on politykę ojca, a jego panowanie naznaczone było konfliktami  
z  braćmi: Knutem i  Olafem. Jednakże pozycja Haralda była sil­
na ze względu na poparcie, jakim cieszył się ze strony papieża 
Grzegorza VII, który pisał do niego listy. Po jego śmierci na króla 
wybrano Knuta  IV Świętego  (1080–1086). Ambitny władca  – po­
dobnie jak jego brat – zmieniał prawo, by wzmocnić swoją władzę, 



20

Wstęp

i  udoskonalał pobór podatków, co spotkało się z  rosnącą opozy­
cją wśród możnych. Planował ponowny podbój Anglii i  zebrał 
flotę, która jednak nigdy nie wypłynęła na zachód. Knut bowiem 
nie przybył na miejsce zbiórki, ponieważ był zajęty pilnowaniem 
swoich interesów na południu, gdzie obawiał się ataku ze strony 
cesarza Henryka IV.

Wobec fiaska wyprawy na Anglię oraz niezadowolenia z  rzą­
dów Knuta gospodarze ziemscy podnieśli bunt przeciwko niemu. 
Król schronił się przed armią gospodarzy w  Odense. W  wyniku 
ataku na miasto Knut poległ. Po nim władzę przejął Olaf I (1086–
1095), który wrócił z więzienia we Flandrii, gdzie przetrzymywał 
go teść Knuta, książę Baldwin. W tradycji, z powodu serii nieuro­
dzajów, które dotknęły kraj, nadano mu przydomek Głód. 

Po jego śmierci tron przypadł kolejnemu z synów Swena Úlfs­
sona  – Erykowi. Władca ten zapisał się pozytywnie w  dziejach 
królestwa, umacniając kult swego brata Knuta oraz uzyskując 
zgodę papieża Paschalisa II na podniesienie biskupstwa Lund do 
rangi archidiecezji, która miała objąć swym zasięgiem całą Skan­
dynawię. Pierwszym metropolitą został Asser, dotychczasowy bi­
skup Lund. Eryk planował wzorem ojca zaangażować się w spra­
wy połabskie i  pomorskie. Niemniej szybko jego priorytetem 
okazało się wyruszenie z  pielgrzymką do Jerozolimy. Doszło do 
niej w  1103  roku. Do Ziemi Świętej Eryk jednak nie dotarł, gdyż 
zmarł w drodze – na Cyprze.

Władzę po Eryku Zawsze Dobrym przejął Mikołaj (1103–1134), 
pomimo że Eryk doczekał się synów, a jeden z nich, Harald, zgod­
nie z  decyzją ojca miał objąć po nim tron. Ten przypadł jednak 
Mikołajowi. Nowy władca starał się zaspokoić ambicje swoich 
bratanków, mianował ich więc jarlami i przekazał władzę nad po­
szczególnymi regionami królestwa. Jednym z bratanków był Knut 
Lord, któremu w udziale przypadł Szlezwik i Hedeby. Mikołaj sy­
stematycznie wspierał kult swego brata Knuta, o czym świadczą 
nadania dla kościołów św. Albana i św. Knuta w Odense.



21

1. Tło historyczne

Za rządów Mikołaja rosło napięcie na duńsko-sasko-słowiań­
skim pograniczu. Knut Lord zdecydował się na sojusz z  cesa­
rzem Lotarem z Supplinburga, który uczynił go swoim wasalem 
i  księciem Obodrytów. To zmusiło Mikołaja do szukania sojusz­
ników. Takowym okazał się Bolesław Krzywousty, który liczył na 
duńskie wsparcie i neutralizację Knuta Lorda w jego zmaganiach 
z  księciem zachodniopomorskim Warcisławem. Sojusz ten, za­
warty pod koniec lat  20.  XII  wieku, przypieczętowało małżeń­
stwo Magnusa, syna Mikołaja, z  Ryksą, córką polskiego księcia. 
Ponieważ rządzący Obodrytami Knut Lord wydawał się zagro­
żeniem dla dworu duńskiego, Mikołaj oraz Magnus postanowili 
rozwiązać sprawę radykalnie. 7  stycznia  1131  roku w  Haraldsted 
doszło do spotkania między Knutem a  Magnusem. W  jego trak­
cie ten pierwszy poniósł śmierć, co wcale nie uspokoiło sytuacji. 
Knut cieszył się popularnością wśród Słowian, poza tym jego 
brat Eryk Pamiętny wyraził chęć pomszczenia go. Działania wo­
jenne prowadzone w  Danii do  1134  roku przyniosły sukces Mi­
kołajowi i  jego synowi, a  Eryk musiał uciekać do Skanii. W  tym 
samym roku król duński postanowił ścigać Eryka i  pozbawić go 
resztek armii. Wojska Mikołaja zostały jednak zaskoczone w  po­
bliżu zatoki Fotevik przez ciężką konnicę niemiecką śpieszącą 
na pomoc Erykowi. W  bitwie życie stracił Magnus, zięć Bolesła­
wa Krzywoustego, a  Mikołaj z  resztą wojska zbiegł na południe, 
aż do Hedeby, gdzie został zamordowany przez stronników 
Knuta Lorda. Tę okoliczność wykorzystał Eryk Pamiętny, który  
ogłosił się królem Danii.

Nowy władca wspierał rozwój kultu św.  Knuta. Źródła odno­
towują również jego wyprawę w 1136 roku na Rugię, którą udało 
mu się opanować, ale na trwalsze jej podporządkowanie zabrak
ło władcy sił. Rok wcześniej Eryk zmierzył się z  flotą księcia 
zachodniopomorskiego Racibora, który przypuścił wówczas 
skuteczny i  niespodziewany atak na Roskilde i  norweską Ko­
nungahelę. Niedługo potem przeciw Erykowi wybuchł w  Danii 



22

Wstęp

bunt, na czele którego stanął biskup Roskilde Eskil. Król nie zdo­
łał zdusić skutecznie rebelii i 18 września 1137 roku został zabity 
podczas wiecu w Urnehoved w Szlezwiku. 

Po Eryku do władzy doszedł Eryk III Jagnię, po kądzieli wnuk 
króla Eryka  I.  Od samego początku panowania musiał zmierzyć 
się z  rebelią w  Skanii wywołaną przez Olafa Haraldssona, syna 
Haralda Włóczni. Walki trwały od 1139 roku, kiedy to Olaf stracił 
poparcie po tym, jak zamordował biskupa Roskilde i  został eks­
komunikowany przez papieża. Olaf zginął w  bitwie w  1143  roku. 
Król wspierał Eskila, od 1137 roku arcybiskupa Lund, w odzyska­
niu kontroli nad Kościołem w Skandynawii, co udało się ostatecz­
nie w 1139 roku. Eryk  III pod koniec swojego krótkiego życia ab­
dykował i przeniósł się do klasztoru, gdzie zmarł w 1146 roku. 

Pierwsze lata po śmierci Eryka  III Jagnięcia naznaczone zo­
stały przez wojnę domową między pretendentami do tronu, gdyż 
możni Jutlandii ogłosili królem Knuta, syna Magnusa Silnego, 
podczas gdy możni Zelandii i Skanii wybrali Swena III, bratanka 
Knuta Lorda. Do walki o  tron po stronie Swena stanął syn Knu­
ta Lorda  – Waldemar. Rywale na krótko wstrzymali wojnę, by 
wspólnie wziąć udział w  tzw.  krucjacie bałtyckiej w  1147  roku, 
ale wkrótce po niej walki rozgorzały na nowo. Kuzyni nie mogli 
wytrwać przy żadnym z porozumień dotyczących podziału kraju, 
i  to mimo szukania pomocy i  arbitrażu u  Fryderyka Barbarossy. 
W  1157  roku z  kilkuletniego wygnania wrócił do Danii Swen  III 
i  pod presją możnych kuzyni poszukali kolejnego kompromisu. 
9 sierpnia 1157 roku doszło do ich spotkania w Roskilde. W jego 
trakcie Swen podjął próbę wyeliminowania konkurentów, co uda­
ło się jedynie częściowo. Ofiarą krwawej uczty w  Roskilde padł 
Knut V, a Waldemar zdołał zbiec. Ostateczne rozstrzygnięcie wal­
ki o  tron nastąpiło  23  października  1157  roku pod Grathe Hede 
w Jutlandii, gdzie starły się siły Swena i Waldemara. Ten pierwszy 
został pokonany, a w trakcie ucieczki zabity. Jedynym władcą Da­
nii został Waldemar.



23

1. Tło historyczne

Nowy król szybko przystąpił do aktywnych działań na duń­
sko-sasko-słowiańskim styku. Pretekstem było stałe zagrożenie 
ze strony słowiańskich sąsiadów. Opanowanie ich ziem dawa­
ło szereg korzyści. Nie tylko ukazywało króla jako skutecznego 
obrońcę królestwa, lecz także pozwalało zyskać przewagę nad 
niemieckimi władcami i  możnymi, którzy  – choć czasem współ­
pracowali z Duńczykami przeciw Słowianom – de facto stanowili 
konkurencję. Co więcej, osiągnięcie przewagi nad Sasami na Po­
łabiu oddalało perspektywę ich interwencji w  sprawy duńskie. 
Pierwszą reakcją nowego króla była przeprowadzona w 1158 roku 
koncentracja duńskiej floty koło wyspy Manset. Słowiański atak 
na Aarhus w  1159  roku zmusił jednak Waldemara do podjęcia 
bardziej zdecydowanych kroków.

W  1160  roku król Danii wspólnie z  saskim księciem Henry­
kiem Lwem podjęli akcję zbrojną przeciw Obodrytom, Ranom 
i  Pomorzanom, którzy w  tym czasie aktywnie wspierali Obod­
rytów. Podpisany jeszcze w tym samym roku pokój nie mógł jed­
nak zadowolić Waldemara. Choć Słowianie, przede wszystkim 
Obodryci, zostali upokorzeni, prawdziwym zwycięzcą był książę 
saski, który nie miał zamiaru bez potrzeby folgować duńskim 
ambicjom na Połabiu. Zaistniała sytuacja groziła nowym konflik­
tem, tym razem duńsko-saskim, zwłaszcza że ani Waldemar, ani 
Henryk Lew nie przestawali traktować Połabia jako swojej strefy 
wpływów. Król Danii zresztą nie próżnował, starając się skutecz­
nie narzucić zwierzchność Rugii i Wołogoszczy w 1162 roku. 

Otwartej wojnie między Waldemarem a Henrykiem zapobieg
ło powstanie Obodrytów, które wybuchło, być może z  duńskiej 
inspiracji, w lutym 1164 roku. Zmusiło to Henryka Lwa do współ­
pracy z  Waldemarem w  tłumieniu zrywu, a  tym samym do ak­
ceptacji pretensji duńskich na Połabiu. W ten sposób zawiązany 
został kolejny sojusz sasko-duński, przez obie strony zapewne 
traktowany jako doraźny, choć potwierdzony małżeństwem syna 
Waldemara Knuta z Gertrudą, córką Henryka Lwa. Porozumienie 



24

Wstęp

to doprowadziło do czasowego zbliżenia króla Danii z cesarzem 
Fryderykiem Barbarossą. Za cenę współpracy na Połabiu Walde­
mar poparł antypapieża Wiktora  IV, co skłóciło go z  arcybisku­
pem Lund Eskilem, który pozostał w  gronie zwolenników pa­
pieża Aleksandra III. Skłoniło to Eskila do opuszczenia Danii, do 
której wrócił w  1168 lub  1169  roku, gdy Waldemar zmienił front 
i dołączył do stronników Aleksandra III.

Flota duńska pod dowództwem Waldemara i  biskupa Ro­
skilde Absalona (późniejszego arcybiskupa Lund) skierowała 
się przeciw Rugii oraz Wołogoszczy. Szybkość akcji zbrojnej 
i  związane z  tym zaskoczenie przyniosło efekty. Ranowie ulegli 
władcy duńskiemu, obiecując nawet pomoc przeciw Wołogosz­
czy, którą Duńczykom też udało się zająć. Waldemar na tym nie 
poprzestał. Duńska flota przepłynęła rzekę Pianę i  zajęła gród 
Uznam. Duńczycy mieli otwartą drogę do opanowania rejonu 
ujścia Odry. Dalsze działania przerwały jednak negocjacje po­
kojowe inspirowane głównie przez zaniepokojonego duńskimi 
sukcesami Henryka Lwa. Saski książę, aby zapobiec wzrostowi 
znaczenia Danii, był skłonny nawet względnie łaskawie potrak­
tować inicjatorów obodryckiego powstania oraz ich zachodnio- 
pomorskich sojuszników. 

Waldemar prawdopodobnie nie był w  stanie wyzyskać mili­
tarnych sukcesów do końca, skoro w  myśl zawartego w  Stołpiu 
w  1164  roku porozumienia ostatecznie przypadła mu jedynie 
Rugia, a w Wołogoszczy musiał tolerować wpływy saskie. To nie 
zadowalało ambicji króla Danii. Dlatego w  kolejnych latach po­
dejmował dalsze próby zbrojnego opanowania strategicznych 
punktów na słowiańskim wybrzeżu Rugii oraz w  rejonie Woło­
goszczy i ujścia Odry. Już w 1165 roku flota duńska zaatakowała 
Rugię, a rok później – Wołogoszcz oraz Uznam.

Trwalszy sukces przyniosła podjęta w  1168  roku wyprawa, 
którą dowodził biskup Roskilde Absalon. W  jej efekcie Ranowie, 
po raz kolejny zresztą, zadeklarowali uległość wobec Duńczyków, 



25

1. Tło historyczne

natomiast Absalon postanowił schrystianizować wyspę. Znisz­
czono pogańską świątynię w Arkonie, a na wyspie pojawili się mi­
sjonarze. Dzięki tej akcji Waldemar mógł na dłużej związać Rugię 
z Danią, czemu służyła też decyzja papieża Aleksandra z listopa­
da 1169 roku, na mocy której Rugia została włączona do diecezji 
Roskilde. Opanowanie wyspy pozwoliło Duńczykom realnie my­
śleć o uzyskaniu prymatu nie tylko w zachodniej części Bałtyku. 

Idąc za ciosem, Duńczycy konsekwentnie próbowali posze­
rzać swoje wpływy na słowiańskim wybrzeżu Bałtyku. Jesie­
nią 1170 roku flota duńska, po raz kolejny dowodzona przez Ab­
salona, wpłynęła przez Świnę na Zalew Szczeciński i zaatakowała 
Wolin. Duńczycy nie zdobyli miasta bronionego przez książąt Bo­
gusława i Kazimierza. W dalszej kolejności najeźdźcy zaatakowali 
Kamień (dzisiejszy Kamień Pomorski), jednak wobec skuteczne­
go oporu Pomorzan, a także strat własnych powodujących wzrost 
niezadowolenia załogi Absalon zdecydował się wycofać.

Pomimo tego, że działania duńskie stale obserwował Henryk 
Lew, Waldemar kontynuował dotychczasową politykę. Nowa wy­
prawa zorganizowana została w  1173  roku. Flota duńska dotarła 
przez Świnę do Wolina, który  – opuszczony przez mieszkań­
ców  – został zdobyty i  spalony. Następnie Waldemar poprowa­
dził okręty na Szczecin i rozpoczął jego oblężenie. Miasta bronił 
Warcisław, krewniak książąt pomorskich Bogusława i Kazimierza. 
Dość szybko zdecydował się przejść na stronę duńską, w  efek­
cie czego miasto zostało poddane i  przekazane Warcisławowi  
jako duńskie lenno.

W  roku następnym Waldemar planował ugruntować sukcesy 
z  zeszłego roku, jednakże mediacja Przybysława obodryckiego 
i obietnica okupu odwiodły króla Danii od podjęcia wyprawy. 

Sukcesy duńskie nie umknęły uwadze Henryka Lwa, któ­
ry w  1177  roku ponownie uaktywnił się na Połabiu. Książęta 
pomorscy, świadomi zagrożenia zarówno ze strony Sasów, jak 
i Duńczyków, szukali pomocy u Mieszka III Starego. Polski książę  



26

Wstęp

wykazywał zainteresowanie tą kwestią, efektem czego był sojusz 
z książętami umocniony małżeństwem Bogusława z córką Miesz­
ka Anastazją. Jednakże Piast sam rychło stracił władzę, co ozna­
czało, że Kazimierz i Bogusław musieli radzić sobie sami.

Wiosną  1177  roku Henryk Lew i  Waldemar podjęli wspólną 
wyprawę na Pomorzan. Jedynie Duńczycy odnieśli w niej sukcesy. 
Flota pod osobistym dowództwem Waldemara i Absalona zdołała 
dostać się w  rejon ujścia Odry, paląc Uznam, Choćków oraz Wo­
lin, aby następnie zawrócić przez Świnę. Wyprawa, jak się zdaje, 
została przerwana na skutek nowych animozji między Sasami 
a  Duńczykami. Mowa konkretnie o  akcji Henryka Lwa przeciw 
Dyminowi, która zaniepokoiła Waldemara. Mimo to Kazimierz 
i  Bogusław uznali przewagę Waldemara, choć jednocześnie szu­
kali innego rozwiązania.

Wobec kłopotów Henryka Lwa i  jego konfliktu z  cesarzem, 
zakończonego banicją księcia, w 1181 roku Bogusław postanowił 
uznać się lennikiem samego Fryderyka Barbarossy. Jeśli pomor­
ski książę liczył na skuteczną pomoc cesarza w  obronie przed 
zakusami duńskimi, szybko się zawiódł. Syn i  następca Wal­
demara, Knut  VI, który przejął rządy w  1182  roku, kontynuował 
politykę ojca. Jego uwaga skupiła się na księciu pomorskim Bo­
gusławie. W  1184  roku flota arcybiskupa Absalona pokonała Po­
morzan koło Dänholm. Przełomowa okazała się wyprawa podjęta 
rok później. Duńczycy znów zaatakowali Wołogoszcz, a  następ­
nie przepłynęli przez Pianoujście i dotarli do Wolina i Kamienia. 
Zniszczenia, jakich dokonali, skłoniły Bogusława do zawarcia po­
koju z Knutem i złożenia mu hołdu lennego.

Choć narracja sagi urywa się na hołdzie Bogusława i  jego 
śmierci, ważne z  punktu widzenia jej spisania były działania 
duńskie w pierwszej połowie XIII stulecia. Czas ten znaczony jest 
zainteresowaniem władców Danii Estonią. Pierwszą wyprawę na 
tamte ziemie podjął jeszcze w  1197  roku Knut  VI.  Po jego śmier­
ci  12  listopada  1202  roku tron przypadł w  udziale jego młodsze­



27

1. Tło historyczne

mu bratu Waldemarowi  II, który dotąd pozostawał pod opieką 
biskupa Szlezwiku Waldemara, nieślubnego syna króla Knuta  V 
Magnússona.

Nowy król aktywnie włączył się w  konflikt o  władzę w  ce­
sarstwie, zawierając sojusz z  Ottonem  IV przeciwko Filipowi 
Szwabskiemu. W 1203 roku Waldemar II najechał i podbił Lubekę 
i Holsztyn, włączając je do terytoriów kontrolowanych przez Da­
nię. W 1204 roku próbował wpłynąć na wynik norweskiej sukce­
sji, prowadząc duńską flotę i armię do Viken w Norwegii w celu 
wsparcia Erlinga Steinvegga, pretendenta do norweskiego tronu. 
Doprowadziło to do wojny domowej, która trwała do  1208  ro- 
ku. Lata  1208–1216  to okres walki o  tron arcybiskupi w  Ham­
burgu-Bremie. W  tym czasie próbowano także odwołać biskupa 
Szlezwiku Waldemara Knutssona, syna króla Danii Knuta  V. Do­
szło do tego ostatecznie w 1209 roku, kiedy Innocenty  III uznał 
protesty części kapituły w Szlezwiku i odwołał Waldemara z pia­
stowanego urzędu. W tym samym roku papież powołał na nowe­
go biskupa niejakiego Mikołaja, bliskiego powiernika i  doradcę 
króla Waldemara  II, od  1214  roku kanclerza królestwa. Pozba­
wiony godności Waldemar Knutsson jeszcze w 1208 roku, dzięki 
wsparciu króla niemieckiego Filipa, został wybrany nowym arcy­
biskupem hambursko-bremeńskim. Nowy metropolita musiał 
zmierzyć się nie tylko z protestami miejscowego duchowieństwa, 
lecz także z  kontrdziałaniami ze strony króla Waldemara  II.  Sy­
tuację arcybiskupa chwilowo poprawiło pogodzenie się z  papie­
żem Innocentym  III, który udzielił Waldemarowi inwestytury. 
Niemniej jego dalsze losy jako arcybiskupa, którym pozostał 
do  1217  roku, zbiegły się z  kolejnymi działaniami zbrojnymi, po­
dejmowanymi na duńsko-saskim pograniczu przez króla Danii, 
pragnącego wykorzystać polityczny kryzys w Niemczech. Między 
innymi w  1216  roku Waldemar  II urządził najazd na Hamburg, 
chcąc tym samym narzucić swoją wolę we wciąż toczącej się roz­
grywce o obsadę arcybiskupstwa hambursko-bremeńskiego. 



28

Wstęp

Król Danii wsparł starania Fryderyka II Staufa o przejęcie wła­
dzy w  Niemczech. Ten odwdzięczył się uznaniem duńskiego pa­
nowania w Szlezwiku i Holsztynie, a także na Połabiu i Pomorzu. 
Przyjazne stosunki z  papiestwem sprawiły, że wyprawa wojenna 
Waldemara II do Estonii zyskała przez papieża Honoriusza III mia­
no krucjaty. Wobec przeważającej siły Duńczyków Estowie zgodzi­
li się uznać króla duńskiego za swojego władcę. Wkrótce jednak 
zaatakowali Duńczyków i doszło do sławnej bitwy pod Lindanise. 
W 1223 roku król Waldemar II i  jego najstarszy syn i  imiennik zo­
stali uprowadzeni przez hrabiego Szwerinu Henryka I podczas po­
lowania na wyspie Lyø, w pobliżu Fionii. Hrabia Henryk zażądał, 
aby Dania oddała ziemie zdobyte w  Holsztynie dwadzieścia lat 
wcześniej, a król uznał się cesarskim wasalem. Waldemar zgodził 
się na utratę terytoriów i  zapłacenie okupu. Natychmiast jednak 
po odzyskaniu wolności odwołał się do papieża Honoriusza  III 
z prośbą, aby ten uznał jego przysięgę za nieważną. Papież uległ 
prośbie króla, który natychmiast przystąpił do próby odzyskania 
utraconych terytoriów. Waldemar  II zawarł traktat ze swoim bra­
tankiem Ottonem I, księciem Brunszwiku-Lüneburga, i udał się na 
południe, jednak seria duńskich porażek, których kulminacją była 
bitwa pod Bornhöved 22 lipca 1227 roku, utrwaliła utratę północ­
noniemieckich terytoriów Danii. Waldemar w  polityce zagranicz­
nej osiągnął jeszcze ugodę z  Zakonem Kawalerów Mieczowych 
w Stensby koło Vordingborga w 1238 roku, dzięki której odzyskał 
większą północną część utraconej Estonii. Pod koniec swojego 
panowania skupił się na polityce wewnętrznej państwa, próbując 
podnieść kraj gospodarczo.

1.1. Dania wobec sąsiadów w Skandynawii i Europie  
     w świetle Sagi o potomkach Knuta

Szczególne miejsce w konstrukcji Sagi o potomkach Knuta zajmu­
je rozdział XXXII. Autor wyliczył w nim ziemie należące do duń­



29

1. Tło historyczne

skiego królestwa oraz stan kościelnej organizacji, która je obej­
mowała. Opis wieńczy konkluzja, że ziemie te, ludne i  rozległe, 
podlegają władzy króla Danii, choć w  przeszłości rządzone były 
przez wielu królów („þessi lǫnd ǫll, er nú eru nefnd, liggja undir 
Danakonungs ríki, ok eru þau bæði víð ok fjǫlmenn. Þessi lǫnd 
váru at fornu margra konunga ríki”3). Bardzo możliwe, że owo 
wyliczenie i  zamykający je passus miały na swój sposób tłuma­
czyć islandzkim odbiorcom sagi zasadność jej napisania. Wszak 
Dania była  – w  opinii autora Knýtlinga sagi  – rozległym króle­
stwem o  antycznych korzeniach, zamieszkanym i  rządzonym 
obecnie przez chrześcijan; jej władcy potrafili zjednoczyć ziemie 
Duńczyków w  jedno silne władztwo, co z  kolei predestynowało 
ich do wielkich czynów i przewodniej roli. Pożywki dla takiej tezy 
dawać miały informacje o relacjach duńskich władców z politycz­
nymi partnerami, względnie konkurentami – zarówno w regionie, 
jak i szerzej, w Europie.

Ważnym wyznacznikiem pozycji Danii i  jej władców w  regio­
nie były ich relacje z norweskim sąsiadem. Opis tych stosunków – 
począwszy od dominacji duńskiej w Norwegii za rządów dynastii 
Jelling, poprzez rywalizację Swena Úlfssona wpierw o  tron duń­
ski z  Magnusem Dobrym, następnie o  prymat w  regionie z  Ha­
raldem Srogim, po okazjonalny udział królów Danii w wojnie do­
mowej, która zdominowała polityczną rzeczywistość w Norwegii 
XII wieku – autor sagi oparł na przekazach sag królewskich. Były 
to relacje, które dobrze znał i  które uznawał za wiarygodne. Ge­
neralnie, jego praca w tym zakresie polegała na zgrabnym stresz­
czaniu relacji sag, przede wszystkim Heimskringli Snorriego 
Sturlusona. Co jednak istotne, obraz duńskich władców w sagach 
królewskich nie zawsze jest pozytywny. Najbardziej skrajnym 
przypadkiem w  tym względzie jest Saga o  Jomswikingach. Po­
nadto duńskie zabiegi o  dominację w  regionie, między innymi 

3  ÍF 35, s. 150–152.



30

Wstęp

kosztem północnego sąsiada, nie zawsze kończyły się sukcesami 
i stanowiły powody do chwały. Warto w tym miejscu przyjrzeć się 
temu, czy, a jeśli tak, to do jakiego stopnia, na opis relacji duńsko­

-norweskich w  sadze wpłynęła chęć autora podkreślenia histo­
rycznej roli duńskiej dynastii.

Opisując czasy Haralda Sinozębego i  Swena Widłobrodego, 
autor sagi specjalnie nie wyszedł poza przekaz sag królewskich. 
Królowie Danii byli w  stanie podporządkować sobie Norwegię, 
jak Swen w wyniku bitwy pod Svǫldr, i surowo karać Norwegów 
za brak subordynacji, jak Harald, gdy jarl Hákon odrzucił chrześ­
cijaństwo. Jednocześnie autor sagi nie wahał się uwzględnić 
wątku wierszy komponowanych przez Islandczyków i  oczernia­
jących Haralda Sinozębego, któremu zarzucano całkiem kom­
promitujący monarchę brak skutecznej reakcji4. Drobne, acz 
zastanawiające modyfikacje przekazu wcześniejszych sag mogą 
potencjalnie zdradzać chęć polepszenia wizerunku obu władców. 
W  przypadku Haralda Sinozębego przykładem tego jest wybór 
wersji okoliczności śmierci króla przedstawionej w Heimskringli, 
a nie w Sadze o Jomswikingach. Według pierwszej z nich Harald 
zmarł w wyniku ran odniesionych w bitwie, według drugiej – zo­
stał skrycie zabity przez Pálna-Tókiego. Ponadto autor Sagi o po-
tomkach Knuta podkreślił, że Harald był pierwszym królem Duń­
czyków, który został pogrzebany w poświęconej ziemi („var hann 
fyrstr Danakonunga grafinn í vígða jǫrð”5). W  przypadku Swena 
Widłobrodego być może celowo przemilczał mało chwalebny wą­
tek porwania króla przez Słowian, co skutkowało koniecznością 
wykupienia go przez jego poddanych. Wątek ten, co ciekawe, któ­
rego początki można datować przynajmniej na czas spisywania 
kroniki przez biskupa merseburskiego Thietmara, stał się bardzo 
popularny na Północy i znalazł swoje miejsce zarówno w sagach 

4  ÍF 35, s. 93–98.
5  ÍF 35, s. 97.



31

1. Tło historyczne

islandzkich, jak i  w  historiografii duńskiej6. Trudno więc sobie 
wyobrazić, że autor sagi go nie znał.

Podobną praktykę zauważyć można w  przypadku opisu 
panowania Knuta Wielkiego, szczególnie w  odniesieniu do jego 
działań w Norwegii. Autor sagi zgrabnie skrócił przekaz sag kró­
lewskich, skupiając się między innymi na podboju Anglii przez 
Knuta7. Wymowne są sprawy, które w  Sadze o  potomkach Knu-
ta zostały pominięte. Jedną z  nich jest atak na Danię w  1026  ro- 
ku zorganizowany przez króla Norwegii Olafa Haraldssona we­
spół z władcą Szwecji Ǫnundem Jakubem. Knut zdołał szybko za­
reagować na te działania zaczepne i pojawił się w Danii na czele 
silnej floty. Interwencję tę zwieńczyło starcie u ujścia Rzeki Świę­
tej w Skanii, w wyniku którego Knut zdołał zmusić najeźdźców do 
odwrotu8. Milczenie autora sagi być może podyktowane było tym, 
że, jak wynika przynajmniej z  relacji Snorriego, atak norwesko- 

-szwedzki na Danię zbiegł się z buntem jarla Úlfa Þorgilssona. We­
dług przekazu Heimskringli Knut, już po bitwie nad Rzeką Świętą, 
nakazał zgładzić jarla. Bunt człowieka, który należał do najbliż­
szego otoczenia króla Anglii i Danii i był jego szwagrem, odnoto­
wują również inne źródła. Wśród buntowników znalazł się także 
brat Úlfa  – Eilífr. Dokładne powody wystąpienia możnych prze­
ciw królowi nie są znane. Bardzo możliwe, że buntownicy chcieli 
ogłosić władcą Danii królewskiego syna Hardeknuta, nad którym 
pieczę sprawował wówczas jarl Úlf9.

6  Zob.  J.  Morawiec, Sveinn Forkbeard  – the Captured King of Denmark, 
w:  Aspects of Royal Power in Medieval North, eds.  J.  Morawiec, B.  Borysławski, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2018, s. 27–42.

7  ÍF 35, s. 100–127.
8  ÍF  27, s.  269–280; Heimskringla  II, s.  217–245. Zob.  też omówienie tych 

wydarzeń w:  J.  Morawiec, Knut Wielki. Król Anglii, Danii i  Norwegii (ok.  995–
1035), Chronicon, Kraków 2013, s. 232–243.

9  Ibidem, s. 233.



32

Wstęp

Autor Sagi o potomkach Knuta wyrażał się o Úlfie w samych su­
perlatywach. W przekazie podkreślił, że jarl poślubił córkę Swena 
Widłobrodego Astrydę. Nazwał go najprzedniejszym z hǫfðingów 
Knuta, pierwszym spośród ludzi króla10. W przekazie sagi nie było 
miejsca na zdradę jarla, gdyż to poważnie kłóciłoby się ze spo­
sobem, w  jaki jej autor wytłumaczył prawo syna Úlfa  – Swena  –  
do duńskiego tronu. Predestynować go na to miała, oprócz jego  
osobistych przymiotów, koligacja z rodem królewskim.

Bardzo zdawkowo autor sagi opisał okoliczności, w  jakich 
Knut Wielki przejął w  1028  roku kontrolę nad Norwegią, pozba­
wiając władzy Olafa Haraldssona. Na pozór nic nie budzi wątpli­
wości, Saga o potomkach Knuta zgrabnie streszcza to, co relacjo­
nują sagi królewskie11. Niemniej nie sposób zignorować fakt, że 
zupełnie pominięto w  niej to, o  czym rozpisują sią autorzy sag 
o Olafie Świętym. Mowa o intrygach Knuta polegających na prze­
kupywaniu norweskich możnych, którzy za duńskie pieniądze 
byli gotowi zdradzić swojego władcę12. Co więcej, wydarzenia 
zwieńczone bitwą pod Stiklastaðir, w której Olaf Haraldsson zgi­
nął, przedstawione są jako konflikt króla Norwegii z  możnymi. 
Owszem, autor sagi wskazał, że upadek rządów Olafa był wywo­
łany zbrojną interwencją Knuta, który następnie przekazał wła­
dzę w  Norwegii najpierw jarlowi Hákonowi z  Hlaðir, następnie 
swojemu synowi Swenowi13. Niemniej można odnieść wrażenie, 
że za wszelką cenę nie chciał ukazać Knuta Wielkiego jako odpo­
wiedzialnego za śmierć króla Norwegii. 

Duńsko-norweskie relacje w  XI  wieku zostały w  dużej mie­
rze zdefiniowane przez zmagania Swena Úlfssona z  Magnusem  

10  ÍF 35, s. 97, 102, 109.
11  ÍF 35, s. 121–122.
12  Por.  ÍF  27, s.  287–288, 294; J.  Morawiec, Knut Wielki…, s.  249; M.  Lu­

bik, Olaf Haraldsson. Wiking, król, święty, Oficyna Wydawnicza Uniwersytetu  
Zielonogórskiego, Zielona Góra 2020, s. 134–143.

13  ÍF 35, s. 121–122.



33

1. Tło historyczne

Dobrym i  Haraldem Srogim. Po raz kolejny autor Sagi o  potom-
kach Knuta zgrabnie i  wiernie streścił przekaz sag odnośnie do 
walk o duński tron w latach 1042–1047. Swen Úlfsson z determi­
nacją podejmował kolejne próby wyrugowania Magnusa z  Danii, 
ten ostatni zaś w  kolejnych bitwach wykazywał swoją przewa­
gę nad rywalem. Dla Swena oznaczało to konieczność szukania 
schronienia, przede wszystkim w Szwecji14. 

W  stosunku do przekazu wcześniejszych sag królewskich 
autor Knýtlinga sagi dokonał dwóch drobnych, aczkolwiek zna­
czących zmian. Pierwsza to umieszczenie Swena Úlfssona obok 
Magnusa Dobrego w starciu ze Słowianami pod Hlýrskógsheiðr15. 
Druga to stwierdzenie, że Duńczycy wybrali na króla Danii Swena 
Úlfssona po śmierci Hardeknuta16. Obie informacje są sprzecz­
ne z  innymi przekazami. Te bowiem, po pierwsze, każą w  poko­
nanych przez Magnusa Słowianach widzieć raczej sojuszników 
niż wrogów Swena. Po drugie, Swen sam ogłosił się królem, nie 
czekając na gest ze strony poddanych. Wydaje się, że zmiany te 
były celowe i miały służyć uzyskaniu kompletnego, bardzo pozy­
tywnego wizerunku Swena Úlfssona. Z  jednej strony  – w  ujęciu 
autora sagi  – jego panowanie stanowiło swoiste nowe otwarcie 
w  dziejach Danii. Z  drugiej strony dowodziło, że nowa dynastia, 
z której wywodzili się królewscy święci, potomkowie Swena, jest 
równie godna władzy, jak jej poprzednicy w  Danii i  konkurenci 
w Norwegii.

Po śmierci Magnusa Dobrego w 1047 roku Swen Úlfsson prze­
jął ostatecznie duński tron. Nie oznaczało to jednak dla nowego 
władcy spokoju. Przez kolejne kilkanaście lat toczył bowiem woj­
nę z królem Norwegii Haraldem Srogim. Ten czas został streszczo­
ny przez autora sagi de facto jednym zdaniem, a na wyróżnienie  

14  ÍF 35, s. 128–132.
15  ÍF 35, s. 130.
16  ÍF 35, s. 129.



34

Wstęp

zasłużyła jedynie bitwa nad rzeką Nissan, w której Swen poniósł 
klęskę i  ratował się ucieczką17. Symptomatyczne jest jednak mil­
czenie na temat najazdu Haralda Srogiego na Hedeby, co  – zda­
niem Snorriego  – skutkowało nie tylko obrabowaniem oraz  spa­
leniem miasta, lecz także, hańbiącą króla i  jego wojsko niemocą 
w próbach ścigania najeźdźców18.

Po śmierci Haralda Srogiego relacje duńsko-norweskie mia­
ły wejść w nową, zdecydowanie odmienną fazę. Dania jawiła się 
wówczas jako wyraźnie silniejsza. Miało to skłaniać obie strony 
nie tylko do pokoju czy nawet dynastycznych koligacji, lecz także 
stwarzać potomkom Swena Úlfssona, po raz kolejny w  dziejach 
królestwa, okazję do wpływania na polityczne losy północnego 
sąsiada. Autor Sagi o  potomkach Knuta znowu podążył w  tym 
względzie tropem innych sag królewskich. I  w  tej części jego 
przekaz zawiera pewne, dość wymowne modyfikacje.

Knýtlinga saga dość wiernie odtwarza całkiem liczne koligacje, 
które wiązały ze sobą dynastie królewskie oraz możnych w całym 
regionie. Wśród nich kilka zasługuje na wyróżnienie. W  rozdzia­
le  XCIII autor wyliczył córki Knuta Lorda. Jedna z  nich, Kristina, 
została wydana za mąż za króla Norwegii Magnusa Ślepego19. Być 
może nie jest przypadkiem fakt, że – podobnie jak autor Fagrskin-
ny – autor Sagi o potomkach Knuta nie wspomniał przy tej okazji 
tego, co odnotowali autor Morkinskinny i  Snorri. Mianowicie, że 
po jakimś czasie Magnus zniechęcił się do swojej małżonki i ode­
słał ją z  powrotem do Danii. Obaj ci twórcy zawarli w  swych sa­
gach komentarz wskazujący, że decyzja ta przysporzyła Magnuso­
wi kłopotów, a krewni Kristiny zaczęli pałać do niego wrogością20.

17  ÍF 35, s. 133.
18  ÍF 28, s. 114–117. 
19  ÍF 35, s. 256.
20  ÍF 24, s. 153–154; ÍF 29, s. 321; ÍF 28, s. 279. O małżeństwie tym informuje 

również Saxo Gramatyk, choć – co ciekawe – nie wymienia imienia córki Knuta 
Lorda. Gesta Danorum, s. 960.



35

1. Tło historyczne

Warto przywołać jeszcze dwa małżeństwa, które połączyły 
duńską i  norweską rodzinę królewską. Otóż król Norwegii Olaf 
Cichy poślubił Ingiríðr, córkę Swena Úlfssona. Z kolei Olaf Głód 
poślubił jej imienniczkę, siostrę króla Norwegii Olafa, córkę Ha­
ralda Srogiego. Choć autor Sagi o potomkach Knuta wspomniał je 
rozdzielnie21, najpewniej oba małżeństwa zaaranżowano mniej 
więcej w tym samym czasie, jako dopełnienie zawarcia przez obie 
strony pokoju. Niemal wprost wynika to z  Morkinskinny i  Fagr-
skinny. Może na to wskazywać również przekaz Heimskringli, 
w  której oba mariaże wspomniane są łącznie, choć bez podania 
kontekstu22.

Według Morkinskinny i  Fagrskinny wzmiankowane koliga­
cje były pokłosiem rozmów pokojowych między Olafem Cichym 
i Swenem Úlfssonem, do których doszło po śmierci Haralda Sro­
giego. Początkowo obie strony szykowały się do nowej konfronta­
cji zbrojnej, ale Olaf Cichy zaproponował królowi Danii zawarcie 
nowego pokoju. Władcy spotkali się w  tym celu w  Konungaheli. 
W obu sagach podkreślono, że zawarte porozumienie okazało się 
długotrwałe23. 

Autor Sagi o  potomkach Knuta w  ogóle nie uwzględnił tych 
negocjacji pokojowych w  swoim przekazie. O  pierwszym z  mał­
żeństw informował w  rozdziale  XXXIX, przede wszystkim aby 
wytłumaczyć dobre relacje króla Norwegii Olafa z  władcą Danii 
Knutem Świętym. Drugie z  małżeństw wspomniał w  rozdzia­
le LXIX, w podsumowaniu tego, jakim władcą był Olaf Głód.

Zupełnie inaczej autor sagi postąpił w  kwestii innych ne­
gocjacji, które miały dotyczyć króla Norwegii Olafa Cichego 
i  Knuta Świętego, a  które można interpretować jako przejaw do­
brych relacji i  powinowactwa między tymi władcami. W  ślad za  

21  ÍF 35, s. 158, 211.
22  ÍF 28, s. 208.
23  ÍF 24, s. 3–7; ÍF 29, s. 297–299.



36

Wstęp

Morkinskinną24 poinformował w  swym przekazie o  próbach ze 
strony króla Danii namówienia władcy Norwegii do wspólne­
go zorganizowania wyprawy na Anglię. Jak wynika z  treści sagi, 
obaj, Olaf i  Knut, spotykali się kilkakrotnie nad Rzeką Gotów, 
a  więc tradycyjnym miejscu spotkań władców obu królestw. Po 
namowach ze strony Knuta Olaf zgodził się przekazać mu posił­
ki, które miały wesprzeć Duńczyków w  tej ekspedycji. Ostatecz­
nie, mimo szeroko zakrojonych przygotowań, do wyprawy nie 
doszło. Król Danii nie dotarł bowiem do Limfjordu, umówionego 
miejsca zbiórki. Powodem miały być przeciągające się negocja­
cje ze Słowianami, których Knut chciał skłonić do obietnicy, że 
nie zaatakują Danii w  czasie jego nieobecności. Gdy brat Knuta 
Olaf próbował rozmawiać z  nim w  imieniu zniecierpliwionych 
wojów o  dalszych losach wyprawy, król nakazał uwięzić brata 
i  wywieźć go do Flandrii. O  wyprawie do Anglii nikt już nie my­
ślał. Gdy w  końcu Knut dotarł do Limfjordu, zastał tam tylko 
czekających na rozwój sytuacji Norwegów przysłanych przez 
Olafa Cichego. Mimo że deklarowali oni chęć walki, król nakazał  
im powrót do domów25. 

Informacje o  zamiarach Knuta, by przeprowadzić inwazję na 
Anglię, zachowały się w  historiografii duńskiej. Winą za to, że 
ostatecznie do wyprawy nie doszło, autorzy obarczali nieokreś­
lonych spiskowców albo w  Szlezwiku, albo wśród królewskiego 
wojska26. Co łączy te przekazy i  mogło być decydującym dla au­
tora Sagi o potomkach Knuta, to przekonanie, że Knut zachował 
się jak należy. Z jednej strony pragnął odpowiedzieć na wezwania 
Anglików proszących go o  wyzwolenie Anglii spod normańskie­
go jarzma, z  drugiej  – do zarzucenia pomysłu wyprawy zmusiły 

24  ÍF 24, s. 11–12.
25  ÍF 35, s. 163–169.
26  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings. Saints’ Lives in the Old Icelandic Kings’ 

Sagas, ACRMS Press, Tempe 2007, s. 170. 



37

1. Tło historyczne

go okoliczności27. Niemniej także w  tym przypadku widać chęć 
autora sagi adaptowania duńskiej tradycji na potrzeby islandz­
kiego odbiorcy. Tak bowiem należy rozumieć argumenty, których 
Knut użył, aby nakłonić Olafa Cichego do współpracy: zamiar od­
zyskania dziedzictwa po Knucie Wielkim i pomszczenia Haralda 
Srogiego. Z  tego typu argumentacją odbiorcy sagi mogli się już 
zetknąć, słuchając o  przygotowaniach Haralda Srogiego do wy­
prawy na Anglię. Użył jej bowiem jarl Tosti, gdy namawiał wpierw 
Swena Úlfssona, następnie zaś Haralda Srogiego do wspólnej  
wyprawy na Anglię28.

Znacznie wierniej w  stosunku do sag królewskich, przede 
wszystkim Heimskringli, autor Knýtlinga sagi odtworzył zaanga­
żowanie króla Eryka Pamiętnego w konflikt o władzę w Norwegii, 
rozgorzały po śmierci Sigurda Krzyżowca w  1130  roku. W  roz­
dziale C opisane zostały zmagania Magnusa Ślepego z Haraldem 
Sługą. Ten drugi, po początkowej porażce, szukał schronienia 
w Danii. Tam, życzliwie przyjęty przez Eryka, otrzymał wsparcie 
wojskowe, które pozwoliło mu dość szybko powrócić do Norwe­
gii, zaatakować Bergen, gdzie stacjonował Magnus, i wziąć go do 
niewoli. Syn Sigurda Krzyżowca został okaleczony i  osadzony 
w  klasztorze, a  władza w  Norwegii przypadła Haraldowi29. Jak 
już wspomniano, poza drobnymi i  drugorzędnymi szczegółami, 
podobnie o  zaangażowaniu króla Danii w  wojnę Magnusa z  Ha­
raldem piszą autorzy innych sag królewskich30. Co odróżnia prze­
kaz Sagi o potomkach Knuta, to chęć jej autora, by wytłumaczyć, 
dlaczego Eryk Pamiętny nie zaangażował się mocniej po stronie 
Haralda, z którym wiązała go przysięga braterstwa (brœðralag): 

27  Vitæ sanctorum Danorum, ed. M.C. Gertz, I Kommission hos G.E.C. Gad, 
København 1908–1912, s. 96–97; Swen Aggesen, s. 66.

28  ÍF 28, s. 172–175.
29  ÍF 35, s. 264–265.
30  ÍF 24, s. 3–7; ÍF 29, s. 322.



38

Wstęp

Ale że król Eryk dopiero niedawno objął władzę królewską 

w  Danii i  nie zapewnił sobie jeszcze na trwałe posłuszeństwa 

ludu, to uważał, że nie może jeszcze udzielić królowi Haral­

dowi zbyt licznej pomocy zbrojnej spośród wojsk swojego  

królestwa31.

En með því at Eiríkr konungr var mjǫk nýkominn til ríkis 

í Danmǫrk ok hafði þá enn lítt fengit trúnað af fólkinu, þá þóttisk 

hann lítinn afla mega fá Haraldi konungi af sínu ríki32.

Poczucie rozsądku, które autor sagi przypisał Erykowi Pa­
miętnemu, mogło być pokłosiem krytyki wobec Haralda Srogiego 
i  Magnusa Bosego przewijającej się w  sagach królewskich33. Po­
dobnie rzecz się ma w przypadku Knýtlinga sagi. Postawa Eryka 
tylko pozornie może zasługiwać na pochwałę. Według sagi Eryk 
wykazywał się wielkim okrucieństwem, zapewniając sobie owo 
posłuszeństwo ludu. Nie ominęło ono nawet jego własnej rodzi­
ny34. Gdy tylko nadarzyła się okazja, król  – jak podkreślił autor 
sagi  – dla większej osobistej czci i  sławy (sœmd ok tignaðr) po­
stanowił wyruszyć do Norwegii na czele armii. Tym razem – aby 
wesprzeć Magnusa Ślepego w jego walce z synami Haralda Sługi. 
Autor sagi, w ślad za przekazem Snorriego, zaakcentował wszyst­
ko, co uczyniło tę wyprawę kompromitacją dla Duńczyków: spa­
lenie kościoła św.  Hallvarda w  Oslo, niewiarygodność Magnusa 
Ślepego, determinację jego norweskich przeciwników, porażkę 
Duńczyków w starciu z lendmanem Þjóstólfem35. Trudno nie od­

31  Jeśli nie wskazano inaczej, autorami tłumaczeń zamieszczonych we 
Wstępie są Jakub Morawiec, Grzegorz Bartusik i Remigiusz Gogosz.

32  ÍF 35, s. 265. 
33  Por.  J.  Morawiec, Między poezją a  polityką. Rozgrywki polityczne 

w  Skandynawii XI  wieku w  świetle poezji ówczesnych skaldów, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2016, s. 604–630.

34  ÍF 35, s. 265.
35  ÍF 35, s. 266–268. Por. też ÍF 28, s. 307–308.



39

1. Tło historyczne

nieść wrażenia, że poniżająca porażka, jaką Eryk poniósł w Vest­
foldzie, była karą za jego okrutne rządy w Danii. 

Co więcej, postawa i  osiągnięcia Eryka kontrastują w  przeka­
zie sagi z dokonaniami Waldemara, który bez wątpienia wypada 
w niej o wiele korzystniej. Rozdział CXXIV sagi zawiera informa­
cje o  wydarzeniach doniosłej wagi: translacji relikwii Knuta Lor­
da, namaszczeniu Knuta, syna Waldemara I, na przyszłego króla 
Danii oraz duńskiej wyprawie na Pomorze. Obok tych informacji 
pojawia się jeszcze jedna, która najpewniej w zamyśle autora mia­
ła dodawać splendoru królowi Danii:

Wtedy zawarto układ między królem Valdimarem a  królem 

Norwegii Magnúsem Erlingssonem. Przybył wówczas do Danii  

Erlingr Krzywy, ojciec króla Magnúsa. Spotkał się z  królem Val­

dimarem w  Randaross. Wiele mówili o  sprawach króla Norwe­

gii i  króla Danii. Król Valdimarr uważał, że ma prawo uważać 

krainę Vik w  Norwegii za swoją własność, ponieważ taka była 

wcześniejsza umowa między Valdimarem i  Erlingiem, że jeśli 

król Valdimarr udzieli im obydwu pomocy w podboju Norwegii, 

przekazując im to, co potrzebne, ze swojego królestwa, otrzyma 

w posiadanie wschodnią część Viku. Między królem Magnúsem 

i  królem Valdimarem były bliskie relacje rodzinne  […]. Tym ra­

zem kiedy Erlingr przybył na spotkanie z  królem Valdimarem, 

król Valdimarr nadał mu jarlostwo i dał mu w zarząd wszystkie 

te ziemie, które uważał w Norwegii za swoją własność. Rozstali 

się w zgodzie i przyjaźni. Zachowywali ją wiernie, póki żyli.

Þá var ok gǫr sætt milli Valdimars konungs ok Magnúss Erlings­

sonar, Nóregs konungs. Kom þá til Danmerkr Erlingr skakki, 

faðir Magnúss konungs, ok fann Valdimar konung í Randarósi, 

ok tǫluðu þeir mart um mál Nóregskonungs ok Danakonungs. 

Þóttisk Valdimarr konungr eiga at telja til ríkis í Víkinni í Nóre­

gi, þvíat þat hǫfðu verit einkamál þeirra Valdimars ok Erlings, 

þá er Valdimarr konungr veitti þeim feðgum styrk til Nóregs af 



40

Wstęp

sínu ríki, at hann skyldi eignaz Víkina austr. En frændsemi var 

mikil með þeim Magnúsi konungi ok Valdimar konungi  […]  En 

nú, er Erlingr kom til Danmerkr á fund Valdimars konungs, þá 

gaf Valdimarr konungr Erlingi jarldóm ok þat ríki með til forráða, 

er hann þóttisk eiga tiltǫlu í Nóregi. Skilðu þeir þá með sætt ok 

vináttu ok heldu þat vel, meðan þeir lifðu36.

W  ujęciu autora Sagi o  potomkach Knuta Waldemar odniósł 
kolejny spektakularny sukces. Norwegowie nie myśleli kwestiono­
wać praw króla Danii do Viken, z kolei jarl Erling kornie stawił się 
na dworze Waldemara, uznając się jego lennikiem z tych właśnie 
ziem. Przekaz sagi jest skonstruowany tak, że nie ma w nim miej­
sca na wątpliwości. Waldemar jest u szczytu swojej władzy, wyróż­
nionej pamięcią o świętości jego ojca i naznaczonej zwycięstwami 
w  walkach z  poganami. Podobnie jak w  przypadku Słowian król 
Danii skutecznie narzuca swoją wolę norweskim sąsiadom.

Ten niemal idylliczny przekaz jest jednak mocno zmanipu­
lowany, co widać wyraźnie, gdy zestawi się go ze znacznie ob­
szerniejszą relacją Snorriego. Według Heimskringli Waldemar 
w  istocie zgłaszał pretensje do Viken, które miało mu się nale­
żeć w  momencie, gdy Magnus Erlingsson zostanie jedynowład­
cą w Norwegii. Pretensje króla Danii spotkały się z ostrą reakcją 
mieszkańców Viken. Uważali oni, co podkreślił Snorri, „że nigdy 
nie można oddać Duńczykom żadnej części Norwegii, bo powia­
dano, że czas, gdy Danowie tu rządzili, był najgorszy dla kraju” 
(„en þeir sǫgðu allir einn at aldri skyldi Dǫnum miðla af Noregi 
því at menn sǫgðu at sú ǫld hefði verst verit þar í landi er Danir 
hǫfðu vald yfir Noregi”37 ).

To skłoniło jarla Erlinga do gry na czas i  zwodzenia wysłan­
ników Waldemara, którzy domagali się od niego jasnej deklaracji. 

36  ÍF 35, s. 308.
37  ÍF 28, s. 399.



41

1. Tło historyczne

Jarl przybył do Tønsberg i tam zwołał þing, na którym miano ra­
dzić nad sprawą duńskich pretensji. Erling deklarował gotowość 
wyjścia im naprzeciw, ale zgromadzeni jednogłośnie oznajmi­
li, że nie mają zamiaru służyć królowi Danii. Gdy Waldemarowi 
doniesiono o  decyzji þingu, ten rozpoczął planować wyprawę 
wojenną kolejnej wiosny. W międzyczasie król Danii miał wysłać 
do Trødelag swoich ludzi, którzy udając pielgrzymów do grobu 
Olafa Świętego, mieli w  istocie przekonywać miejscowych do 
buntu przeciw Erlingowi. Jarl zareagował natychmiast, przybył 
do Niðaross i surowo rozprawił się z tymi, których podejrzewano 
o konszachty z Duńczykami. 

Gdy nastała wiosna, Waldemar, zgodnie z  pogłoskami, po­
jawił się w Viken na czele silnej armii. Szybko jednak przekonał 
się o  wrogości miejscowej ludności, co skłoniło go do wycofa- 
nia się. Waldemar według relacji Snorriego zdołał zachować 
twarz, gdyż przekonał swoich wojów, że lepszym pomysłem od 
walki z  chrześcijańskimi mieszkańcami Viken będzie wyprawa 
przeciw poganom nad Bałtykiem. Mimo tego między armią Wal­
demara a  siłami Erlinga doszło do starć, w  których jarl okazał 
się zwycięzcą. Snorri podkreślił w  swoim przekazie, że panował 
wówczas między Norwegią a Danią stan wojny (ófriðr). 

Wszystko zmieniło się za sprawą Kristin, małżonki Erlinga 
i  krewnej króla Waldemara38. To ona podjęła rozmowy z  kró­
lem Danii i przekonała swojego męża, aby przybył na spotkanie 
z  Waldemarem. W  wyniku pełnych szacunku i  wzajemnego zro­
zumienia rozmów i  negocjacji ustalono, że Viken przejdzie pod 
zwierzchność duńską, a  Waldemar odda ten region w  zarząd  
Erlingowi39.

38  Ingeborga, matka Waldemara, była siostrą Malmfred, matki Kristin.
39  ÍF  28, s.  399–407. Wydarzenia te relacjonuje także Fagrskinna (ÍF  29, 

s. 351–356), gdzie opowiedziane zostały w zbliżony sposób, choć z pominięciem 
pewnych elementów, takich jak wrogość mieszkańców Viken wobec Duńczyków 
i króla Waldemara oraz interwencja królowej Kristin. 



42

Wstęp

Nietrudno zorientować się, że to, co w  przekazie Sagi o  po-
tomkach Knuta stanowi o wielkim sukcesie Waldemara, w relacji 
Snorriego jest rozwiązaniem kompromisowym, na dodatek ta­
kim, w  którym król Danii może zachować twarz, a  Norwegowie 
de facto stan posiadania. Uderza również to, że w  Knýtlinga sa-
dze całkowicie pominięto motyw wrogości mieszkańców Viken 
wobec Duńczyków oraz  zbrojnych starć, przegranych przez ar­
mię Waldemara, które poprzedziły zawarcie porozumienia. 

Dokonany przegląd wskazuje, że autor Sagi o potomkach Knu-
ta miał własny pomysł na opowieść o  relacjach duńsko-norwe­
skich. Wzajemne stosunki i różne ich odcienie miały strategiczne 
znaczenie dla obu królestw. Przez przeważającą większość czasu 
opisanego w  sadze to rywalizacja Danii z  Norwegią decydowała 
o  politycznym przywództwie w  regionie. Nawet jeśli autor sagi 
postrzegał dzieje Danii z pewnego, przede wszystkim islandzkie­
go, dystansu, chciał wykorzystać pamięć o  osobach i  wydarze­
niach, które relacje te tworzyły, dla wykazania, że królowie Danii 
zasługują na własną sagę także ze względu na to, jak poczynali 
sobie ze swoim północnym sąsiadem.

Opisując relację królów Danii z władcami Norwegii, autor sagi 
znajdował się w stosunkowo komfortowej sytuacji. Do dyspozycji 
miał bowiem nie tylko przekazy sag królewskich, lecz także pra­
ce powstałe w Danii. Widać jednak wyraźnie, że w kwestii relacji 
duńsko-norweskich zdecydowanie preferował dorobek swoich 
krajan i umiejętnie nim żonglował. Nie ulega wątpliwości, że jeśli 
zachodziła taka potrzeba, autor sagi odpowiednio modyfikował 
przekaz, pomijając elementy niewygodne dla wizerunku królów 
Danii, ewentualnie dodawał coś od siebie, aby wizerunek ten wy­
padał jak najlepiej. Dotyczy to przede wszystkim tych władców, 
którzy z różnych względów zasłużyli na dobrą pamięć. 

W  efekcie otrzymujemy wizję relacji duńsko-norweskich  
w X–XII stuleciu, bez wątpienia kluczowych dla dziejów regionu. 
Dzięki odpowiedniemu rozłożeniu akcentów ukazywała ona kró­



43

1. Tło historyczne

lestwo Danii jako istotne polityczne centrum, a jego monarchów 
jako osoby ambitne i, przeważnie, przygotowane do odegrania 
kluczowej roli. Trudno wizji tej nie nazwać tendencyjną. Skłania 
do tego chociażby sposób, w  jaki autor sagi opisał zaangażowa­
nie królów Danii w norweską wojnę domową. W Sadze o potom-
kach Knuta wykreowano wrażenie, że wobec perypetii Magnusa 
Ślepego, Haralda Sługi, a  nawet Magnusa Erlingssona królestwo 
duńskie jawiło się jako oaza politycznej stabilności, a  jego wład­
cy byli na tyle silni, aby skutecznie ingerować w  norweski kon­
flikt o władzę i/lub wspierać którąś z jego stron. Autor sagi bywał 
w tym względzie na tyle przekonujący, że odbiorcy jego przekazu 
mogli wręcz nie zdawać sobie sprawy lub na chwilę zapomnieć 
o tym, że władza królewska w ówczesnej Danii była przynajmniej 
równie niestabilna.

Dzieje Danii, nie tylko w średniowieczu, były w dużej mierze 
zdeterminowane przez sąsiedztwo z Sasami, których królewstwo 
nie tylko stało się podwaliną późniejszego królestwa niemieckiego 
(Regnum Theutonicum), lecz także przejęło na siebie tradycję 
cesarską (Imperium Romanum). Związany z  tym prestiż oraz 
polityczne ambicje wpływały także na relacje na duńsko-saskim 
pograniczu i  determinowały działania władców Danii wobec po­
łudniowego sąsiada. Jak ostatnio trafnie ujął to Torben Kjersga­
ard Nielsen, geopolityczna sytuacja Danii graniczącej od połu­
dnia z cesarstwem stawiała przed jej władcami ciągłe, określone 
wyzwania, nakazujące stale obserwować to, co dzieje się za jej 
południową granicą. Oznaczało to konieczność daleko posunię­
tej elastyczności, która pozwalała uznać zwierzchność cesar­
stwa, gdy było to nieodzowne, i manifestować niezależność, gdy  
tylko było to możliwe40. Wagę relacji duńsko-saskich oddaje  

40  T.  Kjersgaard Nielsen, Christianity and Ecclesiastical Authority in the 
Gesta Danorum, w:  A  Companion to Saxo Grammaticus, eds.  Th.K.  Heeboll­

-Holm, L. Boje Mortensen, Brill, Leiden–Boston 2024, s. 136.



44

Wstęp

też Saga o  potomkach Knuta. Podobnie jak w  przypadku kon­
frontacji ze Słowianami, temat ten, choć z  innym natężeniem, 
przewija się w całej narracji sagi. 

Jej autor zapewne sporo dowiedział się na temat stosun­
ków Duńczyków z  południowym sąsiadem z  lektury duńskiej 
historiografii, przede wszystkim z  dzieł Saxo Gramatyka. Nie­
mniej, podobnie jak w  innych przypadkach, tam, gdzie mógł, ko­
rzystał z  tradycji sobie najbliższej, czyli islandzkiej. Za przykład 
może służyć relacja na temat najazdu cesarza Ottona  II na Danię 
w  974  roku. Wydarzenie to obrosło swoistą legendą na Północy, 
stając się integralną częścią miejscowej tradycji. Z czasem łączono 
z nim ważne osobistości świata wikińskiego, jak na przykład Olafa 
Tryggvasona. W sagach królewskich najazd saski na Danię odgry­
wa istotną rolę przede wszystkim jako swoiste preludium do utra­
ty przez Haralda Sinozębego zwierzchności nad jarlem Hákonem 
z  Hlaðir i  całą Norwegią i  wpisuje się w  zdecydowanie negatyw­
ny wizerunek króla Danii. W Sadze o potomkach Knuta mamy do 
czynienia z  powtórzeniem najważniejszych składowych tej opo­
wieści, ale zostały one zaaranżowane tak, że usamodzielnienie się 
jarla było efektem nie tyle porażki Haralda Sinozębego w starciu 
z Ottonem II, ile jego odmowy przyjęcia chrześcijaństwa41.

W  ten sposób zwycięstwo cesarza nad królem Danii okazało 
się mniej kompromitujące dla tego drugiego, mimo tego, że au­
tor sagi mógł być świadomy, jak wielką rolę w  duńskiej tradycji 
przypisuje się umiejętności ze strony króla obrony swojej dome­
ny i  poddanych przed zagrożeniem z  południa. Świadczy o  tym 
najpełniej zrelacjonowana zarówno przez Swena Aggesena, jak 
i  Saxo Gramatyka opowieść o  królewiczu Uffim, synu króla Ver­
munda, który pokonując w  pojedynku czempiona saskiej armii, 
uratował Danię przed niszczycielskim najazdem z południa42.

41  ÍF 35, s. 94–96.
42  Sven Aggesen, s. 50–54; Gesta Danorum, s. 238–242.



45

1. Tło historyczne

Autorowi Sagi o potomkach Knuta nie chodziło jednak najwy­
raźniej o  bezrefleksyjne streszczenie dziejów relacji między Duń­
czykami i Sasami, lecz raczej o oddanie natury owych relacji i wpi­
sanie ich w odpowiedni sposób w swoją opowieść o zasługujących 
na osobną sagę władcach duńskiego królestwa. Tym chyba należy 
tłumaczyć przemilczenie wydarzeń, które mogłyby uczynić nar­
rację sagi w  tym względzie pełniejszą. Przykładowo brak w  niej 
jakiejkolwiek wzmianki na temat relacji Swena Úlfssona z  Sasa­
mi. Te zaś przecież obejmowały między innymi sojusz z dynastią 
salicką oraz współpracę z  archidiecezją hambursko-bremeńską. 
Swen spotykał się zarówno z cesarzem Henrykiem III, jak i z arcy­
biskupem Adalbertem w  latach  1052–1053. Stawką tych rozmów 
były między innymi starania króla Danii o ustanowienie dla jego 
królestwa osobnej archidiecezji, a  przecież zagadnienie to miało 
z punktu widzenia także Knýtlinga sagi doniosłe znaczenie43.

Wydaje się, że intencją jej autora było przede wszystkim wy­
kazanie, jak królowie Danii odnajdywali siebie i swoje władztwo 
wobec autorytetu władzy cesarskiej (keisaradómr), reprezen­
tującej nie tylko najwyższą władzę polityczną, lecz także, obok 
papieża, doktrynę chrześcijańską. W  niektórych przypadkach 
autorytet ten, zdaje się, całkowicie odbiorcom sagi wystarczał. 
Przykładem może być wzmianka – niezwykle lakoniczna, biorąc 
pod uwagę rangę wydarzenia – o wizycie Knuta Wielkiego w Rzy­
mie. Autor skupił się jedynie na materialnym aspekcie tej eks­
pedycji, ściślej – na bogactwach, które Knut zabrał ze sobą, oraz 
tych, które czerpał z zasobów cesarza (keisarans fé )44. Odnosi się  

43  Por. H. Jansson, Sven Estridson, Hamburg-Bremen och påven, w: Svend 
Estridsen, eds. L.C.A. Soone, S. Croix, Syddansk Universitetsforlag, Odense 2016, 
s. 84–85; J. Morawiec, Sven Estridsen as Adam’s informant, w: Adam of Bremen’s 
Gesta Hammaburgensis Ecclesiae Pontificum, Origins, Reception and Signifi-
cance, eds.  G.  Bartusik, R.  Biskup, J.  Morawiec, Routledge, London–New York   
2022, s. 66–68. 

44  ÍF 35, s. 123.



46

Wstęp

wrażenie, że nie miało większego znaczenia, z  kim i  po co Knut 
się spotkał. Istotniejszą sprawą było zaakcentowanie, że król Da­
nii z  jednej strony nie ustępował bogactwami cesarzowi, z  dru­
giej  – był godny tego, aby z  hojności cesarskiej korzystać. Po­
dejście to przypomina sytuację opisaną w  Sadze o  Hallfredzie 
skaldzie kłopotliwym. Jeden z bohaterów tej opowieści, o imieniu 
Gris, zbudował swój prestiż między innymi dzięki służbie u cesa­
rza w Konstantynopolu. Tu również odbiorcom sagi wystarcza ty­
tuł owego władcy (Garðskonungr) oraz to, że Gris darzył go sza­
cunkiem jako swojego suzerena (hǫfðingi minn)45. W  tendencję 
tę do pewnego stopnia wpisuje się też Fagrskinna, która w  kwe­
stii Knuta Wielkiego w  Rzymie mogła być dla autora Sagi o  po-
tomkach Knuta głównym źródłem informacji. Relację z  wizyty 
w  Italii i  spotkania z  cesarzem poprzedza adnotacja, że król An­
glii i Danii wydał swoją córkę Gunnhildę za cesarza Henryka  III, 
tu określonego przydomkiem Szczodry (inn mildi). Następnie 
autor Fagrskinny opisał spotkanie Knuta z cesarzem i  ich wspól­
ny wjazd do Rzymu46. Bazując na tym przekazie, można odnieść 
wrażenie, że to Henryk  III był osobą, z  którą Knut spotkał się 
w Rzymie i prowadził rozmowy. W istocie był to ojciec Henryka – 
Konrad II.  Sytuacja ta zdaje się dowodzić tego, że dla odbiorców 
sagi większe znaczenie miał fakt, że Knut spotkał się z cesarzem 
(keisari) niż precyzja i adekwatność co do tego, kto to był i dlacze­
go obie strony wchodziły ze sobą w polityczne interakcje.

O autorytecie władzy cesarskiej z perspektywy autora Knýtlin-
ga sagi świadczy kolejny przykład. Otóż udział duńskich królów, 
Swena III i Knuta V, w tzw. krucjacie wendyjskiej miał być podyk­
towany faktem, że na wezwanie papieża odpowiedział przede 
wszystkim cesarz Konrad47. W tym i kolejnych przypadkach, któ­

45  ÍF 8, s. 192.
46  ÍF 29, s. 204.
47  ÍF 35, s. 273. 



47

1. Tło historyczne

re dotyczą relacji władców Danii z cesarzami, przekaz autora sagi 
staje się o niebo rzetelniejszy, co mogło wynikać z bazowania na 
relacjach duńskich, przede wszystkim na Gesta Danorum.

W  wyjątkowej roli pojawia się w  Sadze o  potomkach Knuta 
ostatni cesarz z dynastii salickiej, Henryk V. Autor podkreślił jego 
bliskie i  przyjacielskie relacje z  Knutem Lordem. Cesarz jest de 
facto protektorem księcia Hedeby. W  tym wypadku nie chodzi 
jednak o polityczną zwierzchność, do której królowie sascy, a za­
razem cesarze rzymscy systematycznie dążyli. Henryk  V służy 
bowiem Knutowi przede wszystkim radą, daje też gwarancję bez­
pieczeństwa. Rozmowa obu władców, którą autor sagi zrelacjo­
nował w  rozdziale  LXXXV, ukazuje Henryka jako reprezentanta 
tego, co można by nazwać władzą w wymiarze kompletnym. To 
cesarz wskazuje na priorytety, które powinny przyświecać mo­
narsze, prym wśród nich wiodła umiejętność obrony kraju przed 
wrogami48. Knut bezwarunkowo bierze cesarskie rady za dobrą 
monetę i wciela je w życie. To z  jednej strony zapewnia mu jesz­
cze większe oddanie ze strony poddanych, z  drugiej  – zwiększa 
zawiść jego wrogów: króla Mikołaja i jego syna Magnusa. Henryk, 
dowiadując się o  powodzeniu Knuta we wcielaniu nowych roz­
wiązań w  zarządzie swoją domeną, wyraża radość. Gdy docho­
dzi do ich ostatniego, jak się później okazuje, spotkania, cesarz 
wita Knuta nie jak swojego poddanego, lecz jak kogoś niemal  
równego sobie49. 

Zostawiając na boku rzeczywiste przymioty Henryka  V jako 
zarządcy swojej rozległej domeny, należy zwrócić uwagę na to, 
że w  przekazie sagi odgrywa on rolę symboliczną. Reprezentuje 
autorytet władzy cesarskiej. Mamy prawo domyślać się, że w uję­
ciu autora sagi Henryk mógł obdarzać swojego duńskiego part­
nera cennymi radami, bo sam wykazywał się w  tym względzie 

48  ÍF 35, s. 243.
49  ÍF 35, s. 249–250.



48

Wstęp

odpowiednią skutecznością. Przy czym, co trzeba podkreślić, 
było tak, gdyż Henryk był cesarzem i  to cesarska godność (kei-
saradómr) stanowiła klucz do owej skuteczności. Oznacza to, że 
mniejsze znaczenie miało to, kto w  danym momencie był cesa­
rzem, a umiejętność sprawnego zarządzania była ściśle związana 
z godnością cesarską.

Mimo obecnego w sadze motywu autorytetu władzy cesarskiej 
przedstawiony zakres wiedzy o samym cesarstwie jest w narracji 
mocno ograniczony. W  przeciwieństwie do Gesta Danorum, nie 
pojawia się w  niej nazwa Imperium Romanum. Określenia Róm, 
Rómaborg, którymi posługuje się autor sagi, odnoszą się wyłącz­
nie do miasta Rzym. Cesarstwo z kolei ulokowane jest w Saksonii 
(Saxland). Biorąc za punkt wyjścia czas powstania sagi, Saxland, 
choć historycznie to jedno z  niemieckich księstw, reprezentuje 
całe cesarstwo, z  całą jego terytorialną i  ustrojową złożonością. 
Zdaje się ono obejmować także miasto Rzym. Autor sagi wiedział, 
co prawda, że w mieście ma swoją siedzibę papież, ale miasto jest 
jednocześnie integralną częścią cesarstwa, skoro to tam cesarz 
podejmuje Knuta Wielkiego.

W narracji pojawiają się więc keisarar í Saxlandi:
•• Otto Rudy (inn rauði ) – Otto II (973–983);
•• Heinrekr Szczodry (inn mildi ) – Henryk III (1039–1056);
•• Heinrekr – Henryk IV (1084–1105);
•• Heinrekr – Henryk V (1105–1125);
•• Ljóðgeirr (Lotarius) – Lotar z Supplinburga (1125–1137);
•• Konráðr – Konrad III (1138–1152);
•• Friðrekr – Fryderyk Barbarossa (1152–1190).

Poza tym, co dotyczyło ich relacji z Danią, saga nie dostarcza 
żadnych dodatkowych wiadomości na ich temat. Wyjątkiem jest 
Konrad, w  przypadku którego autor poinformował, że stanął na 
czele krucjaty. Keisarar rządzą ziemią zwaną Saxland. Co ciekawe 
jednak, w przeciwieństwie do Snorriego czy też autora Fagrskin-
ny, autor Sagi o potomkach Knuta nie używał terminu Saxar na 



49

1. Tło historyczne

określenie mieszkańców tej krainy. Tym bardziej nie wykorzystał 
żadnego z określeń obecnego w Gesta Danorum (Germani, Theu-
tones, Saxones). Nazywał ich za to Suðrmenn, czyli Południowca­
mi. Określenie to jest naturalną konsekwencją kojarzenia Saksonii 
z kierunkiem południowym50 i może być zestawione z kierunkiem 
północnym, przypisanym Norwegom (Norðmenn)51. Zdaniem 
badaczki Tatjany Jackson autor sagi pojmował geograficzne poło­
żenie Danii przede wszystkim na osi północ  – południe52. Warto 
odnotować, że nazywanie Sasów, czy też szerzej: Niemców, Połu­
dniowcami przyjęło się w  średniowiecznej literaturze, czego do­
wodem jest powstała niewiele później i najpewniej w tym samym 
kręgu rodzinnym Saga o Hákonie Hákonarsonie53. 

Dzieje relacji duńsko-saskich w okresie, który obejmuje Saga 
o potomkach Knuta, wskazują jednoznacznie, że dla Danii saskie 
sąsiedztwo było często uciążliwą, momentami zaś pożytecz­
ną rzeczywistością. Nawiązując do cytowanych słów Torbena 
Kjersgaard Nielsena, relacje te obracały się wokół zabiegów Sa­
sów o włączenie Danii w swoją strefę wpływów i  jednoczesnych 
starań Duńczyków o to, aby tego uniknąć. Knýtlinga saga, bazu­
jąc zarówno na tradycji islandzkiej, jak i duńskiej, dostarcza przy­
kładów tej prawidłowości.

O ile Harald Sinozęby musiał uznać przewagę cesarza Ottona 
i ukorzyć się przed nim, o tyle rządy dynastii Swena Úlfssona przy­
niosły nową jakość we wzajemnych relacjach. Autor sagi nie tłu­
maczył tego stanu rzeczy kryzysem politycznym, w jakim znalazło  

50  Na przykład ÍF 23, s. 55: „Ótta hét hertogi einn ríkr suðr í Saxlandi”.
51  W sagach o Islandczykach Norwegowie określani są często z kolei mia­

nem Ludzi ze Wschodu (Austrmenn).
52  T. Jackson, Spatial Orientation in Knýtlinga saga, „Viking and Medieval 

Scandinavia” 2017, vol. 13, s. 18.
53  Zdarzają się też przypadki używania obu określeń jednocześnie. 

Zob.  Karlamagnús saga, ved.  C.R.  Unger, H.J.  Jensen, Christiania  1860, s.  355:  
„Í þessum bardaga gáfust einkar vel Suðrmenn ok Saxar”. 



50

Wstęp

się cesarstwo między innymi w wyniku sporu o inwestyturę, lecz 
charyzmą i  determinacją królów Danii. W  rozdziale  LXXVI mo­
żemy się przekonać, że król Eryk Zawsze Dobry nie waha się ani 
chwili, aby ruszyć do Vinðlandu w reakcji na działania Południow­
ców. Uważny i złośliwy czytelnik sagi mógłby wytknąć duńskiemu 
władcy, że działania zbrojne, które wówczas podjęli Duńczycy, 
dotknęły raczej Słowian niż Sasów54, niemniej sukcesem Danii  
było to, że jeśli wojska saskie pojawiały się wówczas na jej teryto­
rium, to już w zupełnie innym charakterze niż w 974 roku. 

W  rozdziale  XCIX, niejako mimochodem, wspomniana jest 
wielka armia Sasów (Saxaherr mikill), której obecności w  pobli­
żu Hedeby autor sagi w  zasadzie nie tłumaczy. Możemy się jedy­
nie domyślać, że była ona efektem działań mieszkańców Hedeby 
na wieść o tym, że do miasta zbliża się ocalały z bitwy pod Fote­
vik król Mikołaj55. Z  pomocy Południowców miał korzystać król 
Knut  V, który potrzebował wsparcia w  rywalizacji ze swoimi ku­
zynami: Swenem III i Waldemarem. Z treści sagi wynika, że pomoc 
ta na niewiele się Knutowi zdała. W  starciu pod Geitsbekkr na 
Jutlandii jego wojska zostały pokonane, a  symbolicznym zwień­
czeniem ich klęski był samotny zwycięski pojedynek Waldemara 
z czwórką Południowców oraz śmierć grafa Folkrada, najpewniej 
ich wodza, który zginął z rąk wojów przyszłego króla Danii56. 

Z  opowieści tej płynie morał wskazujący na niestosow­
ność korzystania z  obcej pomocy zbrojnej, a  także zapowiedź 
charyzmy i  wytrwałości Waldemara w  jego relacjach z  Sasa­
mi. Porozumienie, które cesarz Fryderyk Barbarossa narzucił 
Knutowi i  Swenowi, poddające obu konkurentów zwierzchniej 
władzy imperatora, ukazuje Waldemara mocno zdystansowa­
nego zarówno od sporu między kuzynami, jak i  od werdyktu  

54  ÍF 35, s. 222–226.
55  ÍF 35, s. 263.
56  ÍF 35, s. 277.



51

1. Tło historyczne

cesarskiego57. Tym samym nie ma tu miejsca na informację o po­
słach Waldemara, którzy zostali przyjęci przez Fryderyka Barba­
rossę na sejmie w  Augsburgu w  czerwcu  1158  roku i  za których 
pośrednictwem król obiecał przybyć osobiście na spotkanie  
z  cesarzem, by uznać jego zwierzchność. Podobnie rzecz się  
ma z synodem w St. Jean-de-Losne we wrześniu 1162 roku, w cza­
sie którego Waldemar złożył Fryderykowi hołd58.

Zwieńczeniem tej postawy jest odpowiedź, jakiej Knut  VI 
udzielił posłom cesarskim, przekazującym żądanie Fryderyka 
wobec króla Danii, aby ten uznał się lennikiem cesarza. Autor 
sagi, podążając śladem Gesta Danorum, skupił się na celności 
i wyrachowaniu duńskiego stanowiska, które Knut wyraził dzięki 
asyście i pomocy biskupa Absalona. Przekaz sagi jest jednoznacz­
ny: przyjaźń cesarza jest zaszczytem, ale w  interesie Danii abso­
lutnie nie leży to, aby jej król uznał się cesarskim poddanym59.

Prawdziwym papierkiem lakmusowym relacji duńsko-saskich 
były dwie kwestie: rywalizacja obu stron na Połabiu oraz status 
organizacji kościelnej w Danii. Powstanie i rozwój tej ostatniej to 
pokłosie decyzji Haralda Sinozębego o  chrzcie. Co ciekawe, za 
relacją Saxo Gramatyka oraz sag królewskich autor Sagi o potom-
kach Knuta zdaje się zasługi w  tym względzie przypisywać nie 
tyle dalekowzroczności króla Danii, ile raczej presji i  determina­
cji cesarza Ottona: „Cała Dania przyjęła chrześcijaństwo, nim ce­
sarz ją opuścił” („Var þá alkristin Danmǫrk, ok skildisk keisarinn  
eigi fyrr við”60  ).

57  ÍF 35, s. 278–279.
58  O. Engels, Friedrich Barbarossa und Dänemark, w: Friedrich Barbarossa. 

Handlungsspielräume und Wirkungsweisen des staufischen Kaisers, Hrsg. A. Ha­
verkamp, Jan Thorbecke Verlag, Sigmaringen 1992, s. 368–369; J.B. Freed, Frede-
rick Barbarossa. The Prince and the Myth, Yale University Press, New Haven and 
London 2016, s. 274–275, 310.

59  Gesta Danorum, s. 1502–1504; ÍF 35, s. 316.
60  ÍF 35, s. 94. Por. też T. Kjersgaard Nielsen, Christianity…, s. 146.



52

Wstęp

Niemniej w  następnych partiach dzieła autor sagi, przede 
wszystkim za Saxo Gramatykiem, nawiązał do kolejnych, klu­
czowych etapów rozwoju duńskiego Kościoła. Dawał przy tym 
od czasu do czasu do zrozumienia, że był to proces, który godził 
w  interesy Sasów, nade wszystko zaś archidiecezji hambursko­

-bremeńskiej. Opis ziem podległych władzy królów Danii w  roz­
dziale  XXXII sagi obejmuje listę ośmiu diecezji. Pierwsze trzy 
z  nich (Hedeby, Ribe, Aarhus) to jeszcze efekt inicjatywy Otto­
na I. Powstanie kolejnych diecezji to już rezultat działań władców 
duńskich, przede wszystkim Knuta Wielkiego i  Swena Úlfssona. 
Pośrednio o  rozwoju miejscowej struktury kościelnej świadczy 
wzmianka o udziale w bitwie pod Fotevik pięciu duńskich bisku­
pów61. Był to proces, jak się zdaje, bardziej stabilny niż na przy­
kład w  sąsiedniej Szwecji i  obejmował znacznie mniej przypad­
ków przenosin siedzib biskupich.

Pierwszym doniosłym momentem w dziejach duńskiego Koś­
cioła, któremu autor sagi poświęcił odpowiednie miejsce, było 
powołanie do życia archidiecezji w Lund. W Sadze o potomkach 
Knuta wspomniano o tym trzykrotnie: 

W Rzymie w tym czasie papieżem był Paskalis, drugi o tym imieniu. 

Przyjął króla Eiríka dobrze i uczynił go swoim serdecznym przyja­

cielem. Król Eiríkr uzyskał wtedy pozwolenie od papieża, aby usta­

nowić arcybiskupstwo w  Danii, jako że dotąd nie było wcześniej 

żadnego arcybiskupstwa na północ od Bremy w Saxlandzie.

Í þenna tíma var Páskális páfi í Rómaborg, er annarr hefir verit 

með því nafni. Hann tók sœmiliga við Eiríki konungi ok gerði 

hann sér kæran í vináttu. Eiríkr konungr þá lof til þess af páfa­

num Páskális, at erkibiskupsstóll skyldi vera í Danmǫrk, er áðr 

var engi erkistóll norðar en í Brimum í Saxlandi62.

61  ÍF 35, s. 259. 
62  ÍF 35, s. 219.



53

1. Tło historyczne

W  tym czasie biskupem Lund w  Skanii był Ǫzurr, syn Sveina 

Þorgunnusona. Był on potężnym człowiekiem, dobrze urodzo­

nym, a do tego był wielkim hǫfðingiem i miał licznych krewnia­

ków, w których leżała jego siła, więc wielu ludziom wydawało się, 

że dobrze pasuje on na arcybiskupa. Dzięki dalekowzroczności 

króla Eiríka, zgodnie z  wolą innych hǫfðingów, za zgodą całego 

ludu Danii, biskup Ǫzurr został więc wówczas wybrany na arcy­

biskupa w  Danii. Wtedy też postanowiono, że stolica arcybisku­

pia będzie się znajdować w Lund i podlegać jej będą wszyscy lu­

dzie, którzy mówią językiem duńskim.

Í þenna tíma var Ǫzurr, son Sveins Þorgunnusonar, biskup í Lun­

di á Skáni. Hann var ríkr ok stórættaðr ok enn mesti hǫfðingi ok 

átti frændaafla mikinn, ok sýndisk mǫrgum mǫnnum hann vel 

feldr til erkibiskups. Ok með forsjá Eiríks konungs ok vild annar­

ra hǫfðingja ok alþýðu samþykki í Danmǫrk, þá var Ǫzurr biskup 

kosinn til erkibiskups í Danmǫrk, ok þat með, at erkistóll skyldi 

vera í Lundi, sá er allr lýðr á danska tungu skyldi til þjóna63.

Nikulás Sveinson objął władzę królewską w  Danii jako następ­

ca króla Eiríka, swojego brata. Do tego czasu wszyscy inni syno- 

wie króla Sveina Úlfssona zdążyli wyzionąć ducha. Obrany został 

królem po upływie jednej zimy od śmierci króla Eiríka. W  tym 

samym roku papież Paskalis przekazał biskupowi Ǫzurowi pa­

liusz zgodnie z życzeniem i postanowieniem króla Eiríka, jak już 

wcześniej opowiedziano. Ǫzurr był arcybiskupem Lund przez 

długi czas. Był potężnym hǫfðingiem.

Níkulás Sveinsson tók nú konungdóm í Danmǫrk eptir Eirík ko­

nung, bróður sinn. Þá váru andaðir allir synir Sveins konungs 

Úlfssonar. Hann var tekinn til konungs einum vetri eptir andlát 

Eiríks konungs. Á því sama ári sendi Páskális páfi pallium Ǫzuri 

63  ÍF 35, s. 234.



54

Wstęp

biskupi af bœn ok tilskipan Eiríks konungs, sem fyrr var sagt. Var 

Ǫzurr síðan lengi erkibiskup í Lundi. Hann var ríkr hǫfðingi64.

W  konstrukcji przekazu zwracają uwagę trzy kwestie. Po 
pierwsze, autor oparł swoją relację na poemacie Eiríksdrápa Már­
kusa Skeggjasona. Po drugie, jest w  niej obecne odniesienie do 
archidiecezji hambursko-bremeńskiej. Po trzecie, Asser (Ǫzurr) 
oraz Eryk ukazani są jako odpowiednicy pary Absalon  – Walde­
mar. Może dziwić fakt pierwszeństwa dla wiersza skalda Már­
kusa, tym bardziej że autor sagi miał możliwość zapoznania się 
z  miejscową tradycją na temat okoliczności i  wagi powstania ar­
chidiecezji. Wybór autora sagi będzie jednak zaskakiwał mniej, 
jeśli weźmie się pod uwagę dwie rzeczy. Odbiorcami poematu 
skomponowanego przez Márkusa były przede wszystkim osoby 
z  duńskich kręgów kościelnych i  politycznych, z  arcybiskupem 
Asserem i  królem Mikołajem na czele. Poza tym Márkus, poeta 
i mówca prawa, cieszył się na tyle dużym szacunkiem w Islandii, 
że jego świadectwo, dostarczone ponadto w cenionej przez Skan­
dynawów poetyckiej formie, stanowiło wartość samą w sobie.

Z  dostępnych źródeł, w  tym z  Sagi o  potomkach Knuta oraz 
wiersza Márkusa, przebija satysfakcja nie tylko z  doniosłości 
wyróżnienia, jakie spłynęło na duński Kościół, lecz także z  fak­
tu, że stanowiło to poważny cios w Kościół saski, nade wszystko 
zaś w  archidiecezję hambursko-bremeńską. Bardzo możliwe, że 
w  Danii doskonale pamiętano o  uwięzieniu arcybiskupa Eski- 
la w czasie jego drogi powrotnej z Rzymu po otrzymaniu paliusza 
w  roku  1156, a  także o  perypetiach biskupa Gerbranda, wyświę­
conego w Canterbury w 1024 roku i uwięzionego na rozkaz arcy­
biskupa Unwana65. 

64  ÍF 35, s. 240–241.
65  J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 317–318.



55

1. Tło historyczne

Arcybiskup Asser okazał się w  istocie mężem opatrzonościo­
wym duńskiego Kościoła. Jego postawa zdecydowała nie tylko 
o  rozwoju kultu św.  Knuta, lecz także o  w  miarę bezbolesnym 
przejęciu władzy w  Danii przez Mikołaja po śmierci jego bra­
ta  – Eryka Zawsze Dobrego. W  końcu Asser przetrwał kryzys 
lat  30.  XI  wieku, gdy pod naciskiem arcybiskupa hambursko­

-bremeńskiego Adalberta i  cesarza Lotara z  Supplinburga papież 
Innocenty  II wydał bullę, która anulowała metropolitarny sta­
tus diecezji w Lund i podporządkowywała ją, podobnie jak inne 
skandynawskie diecezje, archidiecezji w Hamburgu-Bremie66. 

Pochwałę Assera w sadze wieńczy informacja o powszechnym 
żalu po jego śmierci. Jednocześnie autor poinformował o  jego 
bratanku i  następcy  – Eskilu, który określony został mianem 
wielkiego hǫfðinga i  męża roztropnego („ríkr hǫfðingi ok vitr 
maðr”67 ). Czy opinia ta była efektem pamięci o perypetiach arcy
biskupa, które objęły między innymi uwięzienie w  Niemczech 
oraz czas banicji związany z wiernością wobec papieża Aleksan­
dra  III, dociec trudno, gdyż autor sagi skrzętnie przemilczał te 
wydarzenia. 

Odnotowany natomiast został zamiar Eskila rezygnacji z  peł­
nionej funkcji, co ostatecznie nastąpiło w  1177  roku. Były już 
arcybiskup Lund ostatni okres swojego życia spędził w klasztorze 
w  Clairvaux. Przy tej okazji autor sagi zdołał także dołożyć ce­
giełkę do już wyidealizowanego wizerunku następcy Eskila – Ab­
salona. Okazuje się, że ten świetny wódz i  wojownik, wytrawny 
polityk, mówca i  dyplomata był osobą skromną i  dopiero pod 
presją króla i Eskila przyjął nominację na godność arcybiskupa68. 
Znacznie mniej skrupułów miał Absalon, gdy papież Aleksander 

66  Zob.  A.E.  Christensen, Archbishop Asser, the Emperor and the Pope, 
„Scandinavian Journal of History” 1976, vol. 1, s. 32.

67  ÍF 35, s. 271.
68  ÍF 35, s. 312. 



56

Wstęp

obdarzył go paliuszem, a  dodatkowo uczynił go swoim legatem 
na Danię i Szwecję69.

Triada Asser – Eskil – Absalon była dowodem siły duńskiego 
Kościoła. Ich charyzma, osiągnięcia, mądrość i  wpływ na losy 
królestwa świadczyły nie tylko o  tym, że to właśnie oni winni 
kierować miejscową organizacją kościelną, lecz także  – a  może 
nawet przede wszystkim  – że ta organizacja kościelna jest goto­
wa stanowić o  sobie i  podlegać jedynie Kurii Rzymskiej. Z  prze­
kazu sagi, w  ślad za historiografią duńską, przebija jednoznacz­
ne przesłanie, że chrystianizacja Połabia (przede wszystkim 
Rugii) oraz podporządkowanie Pomorza dowiodły skuteczności 
i  słuszności działań duńskich hierarchów. Ci ostatni wypadli na 
tym polu znacznie lepiej niż ich potencjalni sascy zwierzchnicy. 
Nawiązując więc ponownie do opisu ziem pod władzą króla duń­
skiego, sieć diecezji podlegająca władzy arcybiskupa Lund dopeł­
niała obrazu silnego, dominującego w regionie chrześcijańskiego  
królestwa. 

Pozycję władców Danii wobec skandynawskich i europejskich 
partnerów definiować miał także wątek flandryjski. Pierwsza, 
dość luźna wzmianka na temat Flandrii pojawiła się w  rozdzia­
le XVII sagi. Odnotowano w nim, że w drodze do Rzymu król Knut 
Wielki podróżował właśnie z Flandrii. Miało to miejsce w 1027 ro- 
ku. Autor nie rozwinął tego tematu, można się jednak domyślać, 
że przejazd króla Anglii i Danii przez Flandrię nie był podyktowa­
ny jedynie logistyką. Tamtejsi hrabiowie, osiągający w XI stuleciu 
coraz większe znaczenie, byli naturalnymi konkurentami książąt 
Normandii na kontynencie i  z  tego powodu potencjalnymi so­
jusznikami władcy Anglii. Knut najpewniej starał się utrzymywać 
poprawne relacje z  obydwoma władztwami, ale jest symptoma­
tyczne, że to właśnie w Brugii, a nie w rodzimej Normandii prze­
bywała w  latach  1037–1040  Emma, wdowa po Knucie, szukając 

69  ÍF 35, s. 313.



57

1. Tło historyczne

tam schronienia wobec przejęcia władzy w Anglii przez Haralda 
Zajęczą Stopę. Pamiątką jej pobytu stało się Encomium Emmæ 
Reginæ, dzieło dedykowane królowej i  opowiadające dzieje duń­
skiego panowania w Anglii. Autorem Encomium był anonimowy 
mnich klasztoru z St. Omer we Flandrii70. 

W  ciągu XI  stulecia hrabiowie Flandrii stali się jednymi  
z  najważniejszych wasali króla Francji. Swoje znaczenie opierali 
między innymi na przychodach, których źródłem była kontrola 
przepływu towarów między kontynentem a  Anglią. Oznaczało 
to rozkwit Brugii, głównego ośrodka miejskiego hrabstwa. Dzięki 
umiejętnej polityce matrymonialnej, która obejmowała na przy­
kład koligacje z  Kapetyngami, oraz sukcesom militarnym hra­
biowie, szczególnie w  drugiej połowie XI  stulecia, byli w  stanie 
poszerzać swoją domenę. Dość powiedzieć, że gdy w  1066  roku 
Wilhelm Zdobywca szykował się do wyprawy na Anglię, kluczo­
wą rolę odegrało zapewnienie sobie przychylności ze strony teś­
cia, hrabiego Baldwina V. 

Wątek flandryjski odgrywa istotniejszą rolę w Sadze o potom-
kach Knuta w  związku z  panowaniem Knuta Sveinssona. W  roz­
dziale XXX autor podał, że król poślubił Adelę (Eðlę), córkę Bald­
wina, hercoga Flandrii. Ich syn miał na imię Karl71. Informację tę 
autor sagi powtórzył w rozdziale XLII zapewne po to, aby wytłu­
maczyć, dlaczego uwięziony na jego rozkaz brat Olaf został wy­
wieziony właśnie do Flandrii. Tam, na prośbę Knuta, hercog Bald­
win osadził królewskiego brata w lochu72.

Informacje autora sagi częściowo są prawdziwe. Eðlę możemy 
zidentyfikować w istocie jako Adelajdę, małżonkę Knuta. Zgadza 
się też imię ich syna. Ælnoth wspomina, że została przywiezio­
na do Danii z wielkimi honorami, ale jest to najprawdopodobniej 

70  Zob. więcej: J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 15, 333.
71  ÍF 35, s. 149.
72  ÍF 35, s. 167. 



58

Wstęp

komentarz na temat dziedzictwa i  statusu Adelajdy oraz tego, 
że małżeństwo było politycznie odpowiednie w  oczach ducho­
wieństwa73. Po śmierci ojca Karol wraz z  matką opuścili Danię 
i znaleźli azyl we Flandrii. Syn Knuta związał resztę swego życia 
z ojczyzną matki. W latach 1107–1108 podróżował na czele Flan­
dryjczyków do Ziemi Świętej. W 1119 roku został hrabią Flandrii 
i  panował tam do swojej śmierci w  marcu  1127  roku, gdy został 
zamordowany w  Brugii przez opozycjonistów. W  przekazie sagi 
nie zgadza się natomiast imię hercoga Flandrii. Ojcem Adelajdy 
i teściem Knuta był w istocie Robert I, hrabia w latach 1071–1093. 
Zarówno ojciec, jak i  starszy brat Roberta nosili imię Baldwin 
i być może to było źródłem pomyłki autora sagi74. 

Według przekazu sagi Knut mógł liczyć na przychylność 
i  wsparcie ze strony swojego teścia. Hercog nie tylko nie kwe­
stionował zasadności uwięzienia Olafa Sveinssona, lecz także 
uznał moc duchowej interwencji swojego zięcia, która skłoniła 
go do uwolnienia synów Þorgunny. W  końcu teść Knuta udzie­
lił schronienia swojej córce i  wnukowi, gdy ci opuścili Danię na  
rozkaz Knuta75. 

Warto w tym miejscu wspomnieć inne wątki flandryjskie, któ­
re dotyczą dziejów Danii w  czasie, który opisał autor Sagi o  po-
tomkach Knuta. W 1142 roku biskupem w Ribe został pochodzą­
cy z  Flandrii Helias  (1142–1152). Zanim przybył do Danii, pełnił 
funkcję dziekana kapituły katedralnej św.  Donata w  Brugii, co 
oznaczało częste i  bliskie kontakty z  dworem hrabiów. Helias 
i  kanonicy kapituły zostali wplątani w  morderstwo hrabiego  

73  S.  Harpsøe, Contacts between Denmark and Flanders in the Eleventh 
and Twelfth Centuries, w:  Denmark and Europe in the Middle Ages, c.  1000–
1525. Essays in Honour of Professor Michael H. Gelting, eds. K. Hundahl, L. Kjær, 
N. Lund, Routledge, London and New York 2014, s. 88.

74  Co ciekawe, właściwe imię hrabiego (Robertus prefectus Flandriae) od­
notował Saxo Gramatyk. Zob. Gesta Danorum, s. 830.

75  ÍF 35, s. 182.



59

1. Tło historyczne

Karola, syna Knuta Świętego. Prepozyt kapituły Bertulf był jed­
nym z  przywódców spisku przeciwko Karolowi, z  kolei sam He­
lias został oskarżony o  kradzież ze skarbca hrabiego. Chociaż 
oskarżenia nie zakończyły się skazaniem, a  Helias nadal pełnił 
funkcję dziekana, to jednak został zmuszony do ucieczki z Flan­
drii. Nie wiadomo dokładnie, dlaczego Helias wybrał Danię na 
miejsce schronienia, ale przyczyny tego mogą być wielorakie. 
Przede wszystkim intensywność połączeń handlowych między 
ujściem Renu a Skandynawią mogła podpowiedzieć ten kierunek. 
Być może Helias liczył na to, że w  kraju takim jak Dania, gdzie 
organizacja kościelna wciąż się rozwijała, szybciej znajdzie dla 
siebie poczesne miejsce. W końcu na wybór duchownego mogły 
wpłynąć informacje na temat Danii, które docierały do Flandrii 
za pośrednictwem dworu hrabiowskiego, co umożliwiały konek­
sje rodzinne hrabiego Karola Knutssona76.

Być może wspomniane koligacje rodzinne z  dworem flan­
dryjskim przyczyniły się do promocji idei krucjatowej w  Danii. 
Teść Knuta Świętego, Robert  I  Fryzyjski, udał się na pielgrzym­
kę do Ziemi Świętej w  1085  roku i  zaangażował się w  walki po 
stronie cesarza bizantyńskiego77. Syn i  imiennik Roberta był 
jednym z  przywódców I  wyprawy krzyżowej. Przykład hrabiów 
mógł wpłynąć nie tylko na samego Karola Knutssona, lecz także 
na króla Danii Eryka Zawsze Dobrego, który wyruszył do Ziemi 
Świętej w 1103 roku.

Pośrednictwo flandryjskie odegrało swoją rolę w  decyzji 
króla Danii Waldemara  II o  poślubieniu Berengarii, osieroco­
nej córki króla Portugalii Sancha  I  i  siostry Ferdynanda, który 
dzięki małżeństwu z  Joanną dzierżył godność hrabiego Flan­
drii. To zapewne bezpośrednio stamtąd Berengaria przybyła 
do Danii w  1214  roku. Małżeństwo to było elementem większej  

76  S. Harpsøe, Contacts…, s. 86.
77  S. Runciman, Dzieje wypraw krzyżowych, Książnica, Katowice 2009, s. 96.



60

Wstęp

dyplomatycznej gry, która za pośrednictwem Ferdynanda włą­
czyła Danię w  sojusz z  Anglią przeciwko Francji i  rozgrywki 
o  władzę w  cesarstwie. Związek Berengarii z  Waldemarem za­
owocował czwórką dzieci, w  tym trójką synów. Królowa zmarła 
w 1221 roku podczas porodu.

1.2. Ideologia władzy królewskiej  
     w Sadze o potomkach Knuta

Jednym z  najważniejszych tematów, wokół których zbudowana 
jest narracja Sagi o  potomkach Knuta, jest królewskość, szcze­
gólnie zaś jej związek ze świętością. Autor sagi zdecydował się 
oprzeć dzieje Danii w X–XII wieku na rozważaniach dotyczących 
definicji i  zakresu władzy królewskiej oraz przymiotów, jakimi 
winien wykazywać się król. Przymiotów, które z  definicji wyróż­
niały go na tle poddanych78. Co więcej, wyraźnie zarysował po­
dział na tych władców Danii, którzy wpisywali się w  pożądany 
profil monarchy, oraz tych, którzy wypadali na tym tle zdecydo­
wanie negatywnie. W  konsekwencji ci pierwsi stworzyli w  nar­
racji sagi linię władców o statusie świętych lub niemal świętych. 
Wśród nich znajdziemy przede wszystkim Knuta Świętego, jego 
brata Eryka Zawsze Dobrego, następnie odpowiednio syna i wnu­
ka Eryka: Knuta Lorda i Waldemara I. Ci drudzy zaś to albo wład­
cy pozbawieni charyzmy i  nieudolni (Harald Osełka, Olaf Głód), 
albo skorzy do zdrady i  wszelkiego zła (Mikołaj Sveinsson, Mag­
nus Silny, Eryk Pamiętny, Swen III). W nawiązaniu do tytułu sagi 
zasadniczą oś rozważań o  charakterze władzy królewskiej wy­
znaczyły dwie perspektywy:

78  Por.  S.  Bagge, Society and Politics in Snorri Sturluson’s Heimskringla, 
University of California Press, Berkeley–Los Angeles–Oxford  1991, s.  146–151; 
L. Kjær, Runes, Knives and Vikings. The Valdemarian Kings and the Danish Past 
in a Comparative Perspective, w: Denmark and Europe in the Middle Ages…, s. 257.



61

1. Tło historyczne

•• panowanie i  śmierć Knuta Sveinssona, chęć lub niechęć za­
równo do uznania jego świętości, jak i  do naśladowania jego 
rządów;

•• panowanie i  śmierć Knuta Lorda, potępienie jego zabójców, 
uznanie jego świętości i koniec wojen o tron.
Owa podwójna perspektywa wpłynęła zapewne na fakt, że 

władcy Danii, którzy należeli do – jak to określił autor sagi – sta­
rożytnej linii królów Danii („in forna ætt Danakonunga”), wy­
padają w  jego ujęciu niejednoznacznie, żeby nie powiedzieć: 
negatywnie. Owszem, „każdy kolejny z  nich władał większym 
królestwem niż jego ojciec” („hverr inn síðari hafði meira ríki 
en hans faðir”), lecz „żaden z  nich nie wyróżniał się mądrością” 
(„þeir váru engir spekingar at viti”79 ). Co ciekawe, opinii tej nie 
poprawiły ani chrzest Haralda Sinozębego, ani osiągnięcia Knu­
ta Wielkiego. W tym aspekcie autor Sagi o potomkach Knuta po­
dążał najpewniej śladem wypracowanej już tradycji staroskan­
dynawskiej, wyrażonej przede wszystkim w  sagach królewskich. 
Harald Sinozęby nie cieszył się dobrą opinią autorów sag. Osobi­
sta konwersja, która w innych okolicznościach byłaby powodem 
do chwały, w  Knýtlinga sadze została ukazana jako skutek przy­
musu ze strony cesarza Ottona, który pohańbił króla Danii sfor­
sowaniem umocnień Danevirke i wkroczeniem do Danii80. Autor 
sagi przywołał w  rozdziale  XVIII powszechną opinię o  Knucie: 

„wszyscy ludzie mówią, że Knútr był najpotężniejszym królem na 
Północy i  rządził najbardziej rozległymi ziemiami” („þat er allra 
manna mál, at Knútr konungr hafi ríkastr verit ok víðlendastr ko­
nunga á Norðrlǫndum”81). Nie zmienia to jednak tego, że dla au­
torów sag król Anglii i  Danii był w  pierwszej kolejności oponen­
tem Olafa Świętego i mniej lub bardziej bezpośrednio przyczynił 

79  ÍF 35, s. 126–127.
80  ÍF 35, s. 94.
81  ÍF 35, s. 124.



62

Wstęp

się do jego śmierci. To jego pieniądze i intrygi pchały Norwegów 
do zdrady swojego króla.

Koniec panowania starożytnej linii królów Danii oznaczał 
przejęcie rządów przez nową dynastię. Tym, który rozpoczął jej 
panowanie, był Swen Úlfsson. Przedstawiając jarla, a potem kró­
la, autor sagi nie zapomniał o odpowiednio wnikliwym wywodzie 
genealogicznym, który tłumaczył prawa Swena do duńskiego tro­
nu: był on bowiem synem Astrydy, siostry Knuta Wielkiego, i ku­
zynem swojego poprzednika – Hardeknuta82. 

W  Sadze o  potomkach Knuta streszczono zmagania Swena 
z  władcami Norwegii: Magnusem Dobrym i  Haraldem Srogim, 
których stawką był duński tron. Dzięki determinacji i cierpliwoś
ci Swen zdołał przejąć władzę w królestwie w 1047 roku. Autor sa- 
gi nawiązywał najpewniej do niepowodzeń Swena w  kolejnych 
starciach z norweskimi rywalami, gdy podkreślił, że ten nie miał 
szczęścia na polu bitwy („ekki var hann sigrsæll í  orrostum”83). 
Poza tym jednak Swen ukazany jest jako władca niemal bez skazy, 
który posiada wszystkie oczekiwane przez poddanych przymioty. 
W rozdziale XXV autor sagi tak opisał króla:

Król Sveinn był najprzystojniejszym z  wszystkich mężczyzn. 
Był bardziej postawny, rosły i  silny niż inni ludzie, a  przy tym 
skromny i łagodny. Był to najhojniejszy z ludzi, a także człowiek 
wymowny i  mądry w  podejmowanych decyzjach. Był zdolnym, 
sprawiedliwym i  cierpliwym władcą, a  także najdzielniejszym 
i najwaleczniejszym wojownikiem.

Sveinn konungr var allra manna fríðastr. Hann var ok hverjum 
manni meiri ok sterkari, lítillátr ok blíðmæltr, manna ǫrvastr, sn­
jallr í máli, stjórnsamr ok réttlátr, þolinmóðr, inn hraustasti ok 

inn vápndjarfasti84. 

82  ÍF 35, s. 128–129.
83  ÍF 35, s. 138.
84  ÍF 35, s. 138.



63

1. Tło historyczne

Charakterystyka ta wyraźnie kontrastuje z opisem poprzedni­
ków Swena na duńskim tronie. Wśród cech wyróżnionych przez 
autora sagi na szczególną uwagę zasługuje poczucie sprawiedli­
wości, które Swen miał łączyć z cierpliwością. Tym, co jednak od­
różniało go od poprzedników, była mądrość. Wszystkie te cechy 
będą wracać w narracji sagi jako element dyskusji o tym, jaki wi­
nien być król, i dość niespodziewanie uczynią ze Swena Úlfssona, 
protoplasty rodu, swoisty wzór. Przede wszystkim jednak z narra­
cji przebija intencja wykazania, że tylko tak sprofilowany władca, 
władca w zasadzie kompletny, mógł trafnie wskazać najlepszego 
kandydata na swojego następcę i uczynić to ze świadomością ła­
mania prawa, przy pełnej akceptacji swoich poddanych85. 

Rekomendacja Swena Úlfssona wyciągnęła na pierwszy plan 
w dalszych rozdziałach sagi animozje między jego synami. Te zaś 
stały się pretekstem do jeszcze większego skupienia się autora 
sagi na królewskości i jej charakterze. Po raz pierwszy uczynił to 
w rozdziale XXVI, w którym opisany został wiec w Viborgu mają­
cy doprowadzić do wyboru nowego króla Danii po śmierci Swena 
Úlfssona. Wykorzystana w  tym celu została postać anonimowe­
go gospodarza, który zabrał głos, aby przerwać impas w wyborze 
nowego władcy:

My, Jutlandczycy, już od długiego czasu posiadamy możność wy­

boru króla dla duńskiego królestwa. My, Duńczycy, mieliśmy do­

tąd niezmienne szczęście do władców. Ten król, który był ostatni, 

posiadał wszystkie przymioty, które cenimy w  królu. Są to wy­

trwałość ducha i siła, aby bronić naszego kraju, który jest często 

najeżdżany przez wikingów. Potrzebujemy takiego króla, który 

wcześniej sprawdził się w  bitwach i  w  dowodzeniu wojskiem, 

a  także w  rządzeniu ziemią i  sprawowaniu prawa. Powinien on 

posiadać zarówno mądrość, jak i  zdolności do rządzenia. Król 

85  ÍF 35, s. 136–137.



64

Wstęp

powinien być roztropny w  podejmowanych postanowieniach 

i wymowny, spokojny, ale surowy w sprawowaniu sądów, a także 

hojny w  rozdawaniu bogactw, ponieważ skoro wiele otrzymuje, 

powinien także wiele dawać. Powinien rozdawać je szczodrze. 

Byłoby to dla niego ozdobą, gdyby był do tego bardzo przystoj­

ny i urodziwy, i pokazywał się w najlepszych strojach. Teraz wy­

bierzmy więc na króla tego, który posiada to wszystko, co właś­

nie wymieniłem, ponieważ to dobry król będzie dla nas lepszy 

i bardziej pożyteczny niż wszystkie nasze starodawne prawa.

Vér Jótarnir hǫfum lengi haft vald til þess at kjósa konung yfir 

Danaveldi. Hǫfum vér Danir verit jafnan konungsælir, ok þessi 

konungr, er nú var næstum, hafði alla hluti þá með sér, er ko­

nung fríðir; en þat er herða ok stjórn at gæta landsins, þvíat land 

várt or mjǫk herskátt af vikingum. Þurfum vér þann konung, er 

hann sé áðr reyndr í bardǫgum ok at stjórn hersins ok þar með 

lands ok laga. Hafi hann ok bæði til vit ok vanda at vera hǫfðingi. 

Konungr þarf at vera snjallr í máli ok stiltr vel ok þó harðr til rét­

tra refsinga, ǫrr at fé, þvíat hann tekr af mǫrgum, skal hann af 

því mikit gefa. Þat er ok hans prýði, at hann sé friðr ok fagr, ok 

sœmiligr í enum bezta búnaði. Tǫkum þann til konungs, er þessa 

hluti hefir einn alla, sem nú eru upp talðir, þvíat góðr konungr er 

oss betri ok nytsamligri, en ǫll en fornu lǫg vár86.

Przywołana wypowiedź miała na celu wyliczyć w  jednym 
miejscu wszystkie najważniejsze elementy składające się na por­
tret władcy idealnego. Król miał wykazywać się skutecznością 
i  determinacją w  obronie kraju przed zagrożeniami z  zewnątrz. 
Autor sagi wykorzystał tu motyw wikingów, niemniej dotyczyło to 
wszystkich, którzy swoimi działaniami mogli zagrozić pokojowi 
w Danii, nade wszystko zaś Sasów i Słowian. Przytoczona przez 
Swena Aggesena historia króla Uffiego, syna króla Vermunda,  

86  ÍF 35, s. 140.



65

1. Tło historyczne

który pokonawszy w  pojedynku cesarskiego czempiona, obro­
nił królestwo przed inwazją Teutonów, wyraźnie wskazuje, jaką 
wagę przypisywano umiejętności i  gotowości do działania właś­
nie w tym względzie. Autor sagi silnie akcentował mądrość i roz­
tropność władcy w stanowieniu i egzekwowaniu prawa, podkreś- 
lał jednocześnie potrzebę surowości w wydawaniu wyroków. Dal­
sze partie sagi pokazują, jak trudno było władcom Danii spełnić 
te kryteria. Kluczem do odniesienia osobistego sukcesu na tym 
polu była wyjątkowość charakteru króla, a jej spełnieniem – jego 
świętość. Anonimowy członek zgromadzenia w Viborgu nie miał 
wątpliwości  – to Knut Sveinsson był tym, który wpisywał się 
w ten profil87.

W ujęciu autora sagi nie wszyscy byli w stanie i/lub nie wszy­
scy mogli wyjść naprzeciw tym postulatom. Najstarszy z  synów 
Swena Úlfssona, Harald, nie cieszył się dużym szacunkiem pod­
danych. Zdaniem Knuta Świętego był wobec nich zbyt pobłaż­
liwy, co skutkowało tym, że ci nazwali go pogardliwie Osełką88. 
Kolejny z synów Swena Úlfssona, Olaf, miał być władcą chciwym 
i  skąpym, a  za jego rządów w  Danii panowały wielki głód i  bez­
prawie. Skutkowało to jego niesławnym przydomkiem  – Głód  – 
którego autor sagi akurat nie podał, oraz tym, że jego śmierci nikt 
nie opłakiwał, co już wyraźnie z treści sagi wybrzmiewa89. 

Podobnie rzecz się miała z kolejnym pokoleniem władców Da­
nii. Eryk  II z  taką determinacją odgrywał się na swoich oponen­
tach, stronnikach swego wuja, króla Mikołaja, że: „[…] wielu ludzi 
uważało, że dopiero po długich wiekach zapomniane zostanie to, 
jak pomścił swoje krzywdy, dlatego nazwano go Eiríkiem Pamięt­
nym” („[…] ok með því at margir þóttuz langan aldr mundu minni 

87  ÍF 35, s. 140.
88  ÍF 35, s. 145. 
89  ÍF  35, s.  211. Z  przydomkiem Olafa autor sagi mógł zetknąć się w  Da­

nii, gdzie odnotował go Sven Aggesen w  swojej Historia brevis. Zob.  Sven  
Aggesen, s. 65.



66

Wstęp

eiga til at reka grimðar hans, þá var hann kallaðr Eiríkr eymuni”90 ). 
W  tym wypadku autor sagi niejako sugerował, że surowość rzą­
dów, którą postulował uczestnik wiecu w  Viborgu, winna iść 
w parze z umiejętnością zachowania popularności wśród podda­
nych91. W przypadku Olafa zaś, podobnie jak Swena III i Knuta V, 
konkurentów Waldemara  I, czy też Magnusa Silnego, który do­
prowadził do śmierci Knuta Lorda, surowość wiązała się z chęcią 
spełnienia osobistych ambicji, które nie uwzględniały interesów 
i oczekiwań poddanych.

W  ujęciu Sagi o  potomkach Knuta umiejętność skutecznego 
połączenia surowości z  wdzięcznością poddanych cechowała 
nielicznych. Surowość mogła być ważniejsza od poszanowania 
prawa i popularności wśród poddanych, jeśli władcy przyświeca­
ła wyższa racja. Postawa króla mogła być uznana za usprawiedli­
wioną, jeśli stał za nią boski nakaz. Wówczas władca taki stawał 
się świętym.

Co mało zaskakujące, w profil władcy przedstawiony w Vibor­
gu wpisuje się w pierwszej kolejności Knut Sveinsson. Przyjmuje 
się, że jego rządy były próbą wzmocnienia władzy królewskiej, 
kosztem dotychczasowej pozycji i  praw zarówno elit królestwa, 
jak i wolnych gospodarzy. Działania władcy objęły wprowadzanie 
nowych podatków oraz królewskich monopoli, a także egzekwo­
wanie obowiązku goszczenia władcy systematycznie objeżdżają­
cego kraj (veizla). Determinacja króla przekładała się na sumien­
ność wykonawców jego woli, co szybko poskutkowało wzrostem 
społecznego napięcia i  pojawieniem się silnej i  zdecydowanej 
opozycji92. W ujęciu autora sagi król starał się konsekwentnie eg­
zekwować swoją władzę. Jego przekaz to w istocie sekwencja wie­

90  ÍF 35, s. 263.
91  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 176.
92  K.  Esmark, Spinning the Revolt. The Assassination and Sanctification 

of an 11th-Century Danish King, w: Rebellion and Resistance, ed. H. Jensen, Piza 
University Press, Piza 2009, s. 19. 



67

1. Tło historyczne

ców, które Knut zwołuje w  kolejnych regionach Danii. Służy to 
wykazaniu skuteczności króla w  osiąganiu swoich celów. Wład­
ca działa bezkompromisowo, ignoruje lub odrzuca żale i  skargi 
poddanych. Tym ostatnim, jak podkreślił autor sagi, brakuje ar­
gumentów w dyskusji z królem, jak na przykład w rozdziale XLV, 
gdy Knut przybył na południe Jutlandii93. Wiec, który miał się 
wówczas odbyć, może być traktowany jako klasyczny przykład 
tego, w  jaki sposób  – zdaniem autora sagi  – król legitymizował 
oraz egzekwował swoją władzę wobec poddanych. Ci ostatni 
dostają szansę zaprezentowania swoich racji. Knut pozwala im 
na to, mimo iż nie ma cienia wątpliwości, że racja jest po stronie 
władcy. Co więcej, przez ścianę surowości i determinacji przebija 
królewska łaskawość, o  którą postulował uczestnik wiecu w  Vi­
borgu. Król oskarża bowiem Jutlandczyków o brak posłuchu, co 
odbiera jako osobistą hańbę. Mimo wagi zarzutów Knut wpierw 
wymownie wykłada swoje racje, a następnie wydaje sprawiedliwy 
wyrok, z którym jego poddani, pozostawieni przy majątku i życiu,  
muszą się zgodzić94.

Należy przyznać rację Carlowi Phelpsteadowi, że w  wizerun­
ku Knuta Sveinssona mało jest religijnego zacięcia, pobożności, 
a więcej pewności siebie związanej z przekonaniem o słuszności 
własnej drogi. Lektura Sagi o  potomkach Knuta każe podejrze­
wać, że tworząc obraz pierwszego duńskiego świętego monar­
chy, autor bardziej skłonny był wykorzystać islandzkie przekazy 
o  Olafie Świętym niż duńską hagiografię poświęconą Knutowi. 
Blisko bowiem królowi Danii do jego norweskiego kolegi po fa­
chu, jeśli chodzi nie tylko o  osobiste przymioty, lecz także po­
czucie wyższej racji, która nakazywała i  usprawiedliwiała taki  
a nie inny styl rządów.

93  ÍF 35, s. 171–172.
94  ÍF 35, s. 172. Podobnie rozgrywa się wiec Knuta z mieszkańcami Skanii, 

opisany w rozdziale XXVIII. ÍF 35, s. 146–147.



68

Wstęp

Knut, podobnie jak władca Norwegii, przewyższa swoich 
poddanych (dotyczy to zarówno zwykłych mieszkańców kró­
lestwa, jak i  przedstawicieli elit) umiejętnością przewidywania 
przyszłości. W rozdziale XXXVIII opisana jest konfrontacja króla 
z Krwawym Egilem. Z sagi dowiadujemy się, że Knut wydał zakaz 
organizowania wypraw łupieskich i  urządzania grabieży. Egill 
zignorował królewskie zarządzenie i zorganizował wyprawę. Król 
odebrał mu wówczas zarząd nad Bornholmem. Choć Egill próbo­
wał początkowo obstawać przy swoich racjach, ostatecznie uległ 
królewskiej woli, gdy Knut, cokolwiek profetycznie i złowieszczo, 
oznajmił mu, że spodziewa się tylko gorszych wieści na jego te­
mat po tym, gdy obaj się rozstaną95.

Umiejętność ta przydaje się Knutowi również w  podejmowa­
niu decyzji, które w  sadze przedstawione są jako zdecydowanie 
kontrowersyjne. Do takich z  pewnością należał rozkaz uwięzie­
nia brata Olafa i  wywiezienia go do Flandrii, gdzie rządził teść 
Knuta  – książę Baldwin. Decyzji tej nie rozumieli poddani króla. 
Autor sagi oddał im przestrzeń, aby swoje zdziwienie w  odpo­
wiedni sposób wyartykułowali:

Wielu z  tych ludzi odpowiedziało na to, co król Knútr rozkazał, 

mówiąc tak: 

 – Zdaje nam się, panie, że wyrok, który wydaliście na tego 

człowieka, jest zbyt ciężki, ponieważ my nie widzimy żadnego 

powodu, by skazać go na takie więzienie.

Margir menn svǫruðu því, er Knútr konungr mælti, ok sǫgðu svá: 

„Svá líz oss, herra! sem þessi dómr sé heldr stríðr, er þér doemið 

þessum manni, þvíat vér sjám eigi, at hann hafi svá brýnar sakar 

til at koma í slíka prísund”.

95  ÍF 35, s. 157–158.



69

1. Tło historyczne

Mimo że król najpewniej nie był w stanie rozwiać wątpliwości 
poddanych, potrafił skutecznie przeforsować swoją wolę, dostar­
czając argumentów nie do zbicia: 

Król odpowiedział: 

 – Nie chcę ujawniać przed wszystkimi ludźmi szczegółów 

moich oskarżeń wobec Óláfa i  tylko Wszechmogący Bóg może 

wiedzieć, jakie są, jeśli jakieś są. Może być i  tak  – powiedział  – 

że wy wiecie lepiej ode mnie, jakim człowiekiem jest Óláfr. Ale 

przeczuwam – powiedział król – że nie minie wiele czasu, a Óláfr 

sam pokaże wam, jakim naprawdę jest człowiekiem.

Konungr svaraði: „Ekki ber ek sakar á hendr Óláfi fyrir alþýðu 

manns, en vita mun allsvaldandi guð, ef þær eru nǫkkurar. Má 

ok vera,” segir hann, „at þér vitið gǫrr en ek, hverr maðr Óláfr er. 

En þat er ætlan mín,” sagði konungr, „at eigi mun langt líða, áðr 

en Óláfr mun sjálfr bera sér vitni, hverr hann er”96.

Choć bezpośredni odbiorcy królewskiej decyzji mogli jej nie 
rozumieć i się z nią nie zgadzać, autor sagi pozwolił im z czasem 
przekonać się, że Knut, wsparty własnym przeczuciem i  odwo­
łujący się do woli Boga, miał po prostu rację. Z  perspektywy hi­
storii opowiedzianej w  sadze Duńczycy musieli zbuntować się 
przeciw Knutowi i  pozbawić go życia, aby w  pełni przekonać  
się, że racja była po jego, a nie ich stronie97.

Droga Knuta do świętości wiodła między innymi przez sku­
teczną walkę z ludzką skłonnością do grzechu. Autor sagi ukazał 
to w rozdziale XXXI. W czasie zwyczajowego objazdu kraju Knut 
korzystał z gościny w pewnym miejscu. Zatrzymał się w osadzie, 
w  której trwała uczta, aby wziąć w  niej udział. W  jej trakcie uj­
rzał kobietę, która okazała się żoną miejscowego księdza. Król,  

96  ÍF 35, s. 167.
97  Por. K. Esmark, Spinning the Revolt…, s. 20.



70

Wstęp

zauroczony jej urodą, zapragnął spędzić z nią noc. Królewskie ży­
czenie zostało spełnione i w wyniku sprawnej pracy królewskiej 
służby wybranka władcy oczekiwała go w  łożu, gdy ten dotarł 
do swojej alkowy. Dzięki błyskotliwej i  celnej konwersacji, którą 
kobieta podjęła z  królem, ten odstąpił od swoich pierwotnych 
zamiarów. Niedoszła kochanka Knuta zdołała na niego wpłynąć, 
przyjmując rolę bezwarunkowo oddanej poddanej. Wyprosiła, 
aby król nie czynił jej krzywdy, przymuszając do fizycznego kon­
taktu. Postawa kobiety pozwoliła zrozumieć Knutowi, że spełnie­
nie jej prośby nie umniejszy jego królewskości. Przeciwnie, zwią­
zane z brakiem fizycznego spełnienia cierpienie stało się okazją 
do wykazania bliskości z  Chrystusem, którego król chce i  powi­
nien naśladować98. 

Zdaniem C.  Phelpsteada autor sagi wykorzystał przywołany 
epizod, aby wyjaśnić odbiorcom, jak władca tak surowy i  zde­
terminowany w  realizowaniu swoich królewskich powinności 
mógł zasłużyć na status świętego. Co więcej, wbrew klasycznemu 
schematowi, opartemu na biblijnym archetypie, to władca wy­
stępuje w roli tego, który kusi kobietę do wspólnego oddania się 
grzesznemu zachowaniu99. 

Wydaje się, że historia opisana w  rozdziale  XXXI sagi sta­
nowi raczej kolejny dowód na to, że Knut, mimo rosnącego 
niezadowolenia z  jego rządów, konsekwetnie dążył do świę­
tości. Ta zaś została zasygnalizowana odbiorcom sagi od razu, 
gdy tylko Knut się w  niej pojawił100. Rola królewskiej niedoszłej 
kochanki wydaje się wpisywać z  kolei w  schemat, który mo­
żemy niejednokrotnie zaobserwować w  sagach. Podobnie jak 
w  tym przypadku, kobieta nie musi wykazywać się specjalną  

98  ÍF 35, s. 149–150.
99  C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 170.

100  Co również podkreśla Carl Phelpstead w  swojej pracy. Zob.  C.  Phelp­
stead, Holy Vikings…, s. 173.



71

1. Tło historyczne

aktywnością. Jej uroda jest dla mężczyzny wystarczającym powo­
dem do działania, jej elokwencja decyduje zaś o tym, jak kończy 
się spotkanie obojga. Małżonkę księdza, która zauroczyła Knuta, 
można zestawić na przykład z Kolfinną, która również odpowied­
nio poprowadzoną rozmową potrafiła usidlić męską chuć101. 

Tym, co dopełnia wizerunek Knuta w  Knýtlinga sadze, jest 
umiejętność skutecznej obrony królestwa przed zewnętrznymi 
zagrożeniami, które nieustannie czyhały na duńskie królestwo. 
Warto przypomnieć, że była to kwestia szczególnie mocno pod­
kreślona przez anonimowego uczestnika wiecu w Viborgu:

Król Knútr był mężem potężnym i  surowym, bezwzględnie ka­

rzącym złoczyńców. W  czasie kiedy Haraldr Osełka był królem 

w  Danii, rzadko nakładano kary na złoczyńców, tak na samych 

mieszkańców kraju, jak i  na wikingów, którzy plądrowali Danię, 

wśród których byli zarówno Kurowie, jak i  inni ludzie zamiesz­

kujący Wschodnią Drogę.

Kiedy królem ogłoszony został Knútr, dzielnie bronił kraju 

i  wypędził wszystkich pogan ze swojej ziemi, jak i  znad morza, 

tak że nikt nie odważył się odtąd wyprawiać przeciwko Danii ze 

względu na potęgę króla Knúta i  jego gotowość do walki. Rozka­

zał karać śmiercią każdego męża, który był winny kradzieży, i tak 

samo wszystkich zabójców i grabieżców, zarówno mieszkańców 

kraju, jak i obcych.

Knútr konungr var ríkr maðr ok refsingasamr ok hegndi mjǫk 

osiðu. En meðan Haraldr hein hafði verit konungr yfir Danmǫrk, 

þá hǫfðu litt verit hegndir ósiðir, bæði innanlandsmönnum 

ok víkingum, er þá herjuðu í Danmörk, bæði Kúrir ok aðrir Au­

strvegsmenn. En er Knútr var konungr orðinn, þá varði hann 

landit harðfengiliga ok rak alla heiðingja af landi sínu ok jafnvel  

101  ÍF 8, s. 180–183.



72

Wstęp

af sjónum, svá at engi þorði úti at liggja fyrir Danmǫrk fy­

rir sakir ríkis Knúts konungs ok herskapar. Hann lél drepa 

hvern þann mann, er sannr varð at þjófnaði, svá ok mann­

drápsmenn ok hernaðarmenn alla lét hann drepa, innlenzka  

ok útlenzka102.

W przytoczonym opisie autor umiejętnie połączył dwa aspek­
ty: niwelowanie przez władcę niebezpieczeństwa grożącego kró­
lestwu z  zewnątrz oraz przestrzeganie prawa przez poddanych. 
Łączy je nie tylko przekonanie, że w  obu przypadkach władca 
wykazywał się determinacją i  skutecznością. Obie perspektywy, 
zewnętrzna i  wewnętrzna, oddziaływały na siebie wzajemnie. 
Ponieważ poddani Knuta wiedzieli, jak dzielnie bronił kraju, byli 
pewni, że równie bezwzględnie będzie on karał za nieposłuszeń­
stwo. Jednocześnie brakowało odważnych do niepokojenia Danii 
wobec potęgi Knuta przejawiającej się w jego postawie wobec zło­
czyńców i buntowników.

Niemal identyczną retorykę odnajdujemy w  poezji skaldycz­
nej dedykowanej władcom Norwegii: Olafowi Tryggvasonowi  
i  Olafowi Haraldssonowi. Hallfreðr Óttarsson w  swojej Óláfs- 
drápie oraz Sigvatr Þórðarson w  utworze Víkingarvísur wyko­
rzystali pamięć o wikińskich dokonaniach swoich patronów, aby 
wykazać ich skuteczność w egzekwowaniu władzy. Podobnie jak 
w  przekazie Sagi o  potomkach Knuta, retoryka ta ma obustron­
ny wymiar. Zarówno ofiary wikińskich napaści norweskich mo­
narchów, jak i sami Norwegowie to grupy, wśród których znaleźli 
się ci, którzy nie chcieli uznać prymatu władcy nad sobą. Łamiąc 
prawo, narazili się na gniew władcy skutkujący wymierzoną karą. 
Retoryka ta pozwalała nie tylko sławić władcę za dotychcza­
sową postawę, lecz także artykułować wyraźne i  jednoznaczne  

102  ÍF 35, s. 147–148.



73

1. Tło historyczne

ostrzeżenie dla tych, którzy w  przyszłości chcieliby wystąpić 
przeciw niemu103.

Charakterystyka Knuta w rozdziale XXIX spełnia jeszcze jedną 
ważną funkcję. Otóż w pełni usprawiedliwia królewskie działania, 
które  – jak wynika z  przekazu sagi  – spotykają się z coraz więk­
szą krytyką i sprzeciwem poddanych. Surowość i bezwzględność 
okazują się niezbędne, aby Knut stał się władcą kompletnym.

Wrogów zewnętrznych, przed którymi Knut bronił Duńczy­
ków, można podzielić na dwie kategorie. Pierwsza to wikingo­
wie. Ich łupieska działalność stanowi zagrożenie nie tylko dla 
pokoju i dostatku zwykłych ludzi, lecz przede wszystkim stawia 
władcę wobec obowiązku przeciwdziałania. W  ujęciu sagi po­
chodzenie wikingów nie jest tak ważne, jak to, że ich działalność 
jest przejawem pogaństwa. Wyraził to w  rozdziale  XXXVIII sam 
Knut, zarzucając Krwawemu Egilowi, że udając się na wiking, 
hołduje pogańskim obyczajom104. Druga kategoria to obcy: Ku­
rowie (Kúrir) i  mieszkańcy Wschodniej Drogi (Austrvegsmenn). 
Ich obecność to nie tylko efekt pamięci o wikińskiej przeszłości 
Knuta Świętego, lecz nade wszystko efekt wykorzystania ideo­
logii krucjatowej, która posłużyła legitymizacji duńskiej aktyw­
ności u  wschodnich wybrzeży Bałtyku w  czasie, gdy Saga o  po-
tomkach Knuta była spisywana. Mniejsze znaczenie ma w  tym 
kontekście to, czy Knut Święty w  istocie był zmuszony odpierać 
ataki nadbałtyckich ludów, ważniejsze jest, że w  dobie krucjat 
bałtyckich prowadzonych między innymi przez Duńczyków 
ludy te były bezsprzecznym i  pożądanym kandydatem na wro­
gów chrześcijańskiego królestwa, na czele którego stał godny  
upamiętnienia monarcha. 

103  Por.  J.  Morawiec, Víkingarvísur or Konungavísur? On the Potential 
Role of the Skaldic Viking Encomia, „Średniowiecze Polskie i Powszechne” 2018, 
t. 10 (14), s. 36–55.

104  ÍF 35, s. 157.



74

Wstęp

W  analizie przekazu Sagi o  potomkach Knuta C. Phelpstead  
zwraca uwagę, że dopiero bezpośrednie okoliczności śmierci 
Knuta ujawniają jego przygotowanie do świętości. Król w  pew­
nym momecie zdaje się pogodzony ze zgotowanym mu – jak wie­
rzy – przez Boga losem i de facto czeka w prezbiterium kościoła 
w Odense na śmierć niczym Chrystus w ogrójcu. Sposób, w  jaki 
autor sagi ujął tę kwestię, prowokuje C. Phelpsteada do retorycz­
nego pytania, czy Knut był władcą sprawiedliwym (rex iustus ) czy 
też tyranem  (rex tyrannus )105. Tak zarysowana dychotomia wy­
daje się jednak odrobinę zniekształcać istotę rzeczy. Lektura sagi 
skłania bowiem do przekonania, że intencją jej autora było wy­
kazać, że surowość Knuta była uzasadniona, gdyż wynikała z głę­
bokiego przekonania króla o  słuszności takiego postępowania, 
podszytego świadomością boskiego nakazu. C.  Phelpstead ma 
rację, wskazując, że bezpośrednia konfrotnacja króla z buntowni­
kami w Odense najpełniej ujawniła gotowość Knuta do ofiary, ro­
zumianej jako prowadzące ku świętości męczeństwo106. Niemniej 
ten fragment sagi można postrzegać jako kulminację pewnego 
procesu, który swój początek miał w przemowie Swena Úlfssona 
do poddanych. C. Phelpstead słusznie wskazuje na zmysł kompo­
zycyjny autora sagi, który wykorzystał czas rządów Olafa Głoda 
do tego, aby ukazać, jak znamienitym człowiekiem i  królem był 
Knut. Była już mowa o  nieurodzaju i  bezprawiu, jakie miały to­
warzyszyć rządom Olafa Głoda. Z  lektury sagi jasno wynika, że 
była to kara, jaką Dania musiała zapłacić za zamordowanie Knuta, 
i  lekcja, dzięki której Duńczycy zdali sobie sprawę, z  jaką stratą 
mają do czynienia107.

105  C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 163–176.
106  Ibidem, s. 175–177.
107  Ibidem, s.  179–180. Por.  też E.  Hasseler, Royal Sanctity and the Writ

ing of History on the Peripheries of Latin Christendom, c.  1000–1200, [a  disser­
tation submitted to the faculty at the University of North Carolina], Chapel Hill   
2018, s. 54.



75

1. Tło historyczne

Następnym władcą, który wpisał się w  postulaty z  Viborg, 
okazał się kolejny z braci Knuta – Eryk. O jego wizerunku najpeł­
niej świadczą jego przydomek – Zawsze Dobry – oraz czyny. Au­
tor sagi, w  ślad za przekazem skalda Markúsa Skeggjasona oraz 
kronikarzy duńskich, sławił Eryka przede wszystkim za: uznanie 
świętości Knuta Sveinssona, uzyskanie zgody papieskiej na utwo­
rzenie w Lund archidiecezji oraz podjęcie trudu pielgrzymiego do 
Włoch i  Ziemi Świętej. Działania podjęte przez króla skutkowa­
ły dość wszechstronną i rozległą, rozłożoną na kilka rozdziałów, 
pochwałą ze strony autora sagi:

Eiríkr Sveinsson wciąż był wówczas jarlem na Zelandii i  miał 

pod swoją władzą te ziemie, które król Knútr, jego brat, powie­

rzył w jego ręce. Jarl Eiríkr był potężnym przywódcą i bardzo lu­

bianym. Zawsze był z nim jego bardzo liczny hirð. Udawał się na 

wyprawy wojenne na ziemie leżące nad Wschodnią Drogą i wojo­

wał tam z poganami, ale pozwalał wszystkim chrześcijanom, jak 

i  kupcom podążać w  pokoju tam, gdzie tylko się im najbardziej 

podobało. Dzięki takiemu postępowaniu był sławny i  bardzo lu­

biany wszędzie nad Wschodnią Drogą, tak że jego imię było zna­

ne każdemu człowiekowi, który był cokolwiek wart. Wyprawiał 

się tak daleko, jak tylko rozciąga się Garðaríki. Odwiedzał tam 

domostwa hǫfðingów i  innych możnych ludzi. Przyjmowali go 

oni wszyscy z  gościnnością i  przyjaźnią. Otrzymywał wówczas 

wspaniałe dary od potężnych ludzi.

Eiríkr Sveinsson var þá enn jarl í Sjólandi, ok hafði hann því ríki 

haldit, er Knútr konungr, bróðir hans, fekk honum í hendr. Eiríkr 

jarl var ríkr hǫfðingi ok vinsæll. Hann hafði lǫngum mikla hirð 

með sér. Hann var í hernaði um Austrveg ok herjaði á heiðingja, 

en lét alla kristna menn í friði fara, þann veg sem ǫllum líkaði 

bezt, ok svá kaupmenn. Við þessa meðferð varð hann frægr ok 

vinsæll um allan Austrveg, svá at hverr maðr, sá er nǫkkurs þótti 



76

Wstęp

verðr, þá kunni skyn á hans nafni. Hann fór alt austr í Garðaríki 

ok sótti par heim hǫfðingja ok ríkismenn, ok tóku þeir honum al­

lir vel ok soemiliga. Þá hann þar stórar gjafir af ríkismǫnnum108.

Kiedy tylko Eiríkr został obrany królem, umocnił na nowo pra­

wa panujące w kraju i nakierował obyczaje ludu z powrotem na 

drogę prawości, ponieważ, kiedy Óláfr był królem, rozpleniły 

się w  kraju złe obyczaje i  bezbożne czyny. Król Eiríkr rozbudził 

w  ludzie dobro i  stał się drogim przyjacielem dla wszystkich 

najlepszych ludzi w  królestwie. Obdarzał hojnie pieniędzmi za­

równo hǫfðingów hirðu i  wydawał wielkie sumy pieniędzy na 

dary w dowód przyjaźni dla tych, którzy przybywali mu na spot­

kanie, zwłaszcza dla tych, którzy przybywali z  daleka. Był rów­

nież hojny wobec ludzi ubogich, kiedy tylko przychodzili mu na 

spotkanie. Lud bardzo szybko go pokochał. Zaczęto go nazywać 

Eiríkiem Dobrym i większość ludzi się zgodzi, że to imię dobrze 

do niego pasowało, bo wszyscy, którzy przychodzili, żeby się 

z nim widzieć, uważali, że otrzymali od niego coś dobrego.

En er Eiríkr var konungr orðinn, þá reisti hann upp lǫg í landinu 

ok leiðrétti siðu manna, þvíat margar óvenjur ok siðleysur hǫfðu 

yfir landit gengit, meðan Óláfr var konungr. Eiríkr konungr 

siðaði fólkit vel ok gerði sér alla kæra ena beztu menn í ríki sínu. 

Hann var ǫrr af fé, bæði við hǫfðingja ok svá við hirð sína, ok ve­

itti stórfé í vingjafir ǫllum þeim mǫnnum, er á hans fund sóttu, 

ok þeim ǫllum mest, er lengst sóttu til. Hann var ok ǫrr af fé við 

fátoeka menn, ef þeir kómu á fund hans. Hann varð brátt ástsæll 

við fólkit. Hann var kallaðr Eiríkr enn góði, ok mæla flestir menn, 

at honum væri þat sannnefni, þvíat allir þóttusk af honum gott 

hljóta, þeir er til hans kómu109.

108  ÍF 35, s. 212.
109  ÍF 35, s. 214.



77

1. Tło historyczne

Król Eiríkr stał się potężnym i  wspaniałym władcą. Był najbar­

dziej lubianym ze wszystkich królów. Nakładał surowe kary za 

złe czyny. Skazywał na śmierć wikingów i  innych złoczyńców. 

Kazał złodziejów i  rabusiów karać śmiercią albo obcinać ręce 

lub nogi, albo inaczej jeszcze karać cieleśnie. I żaden złoczyńca 

nie miał się odtąd dobrze w tym kraju. Był sprawiedliwym sędzią 

i surowo przestrzegał praw Boskich.

Eiríkr konungr gerðisk ríkr hǫfðingi ok ágætr. Hann var allra 

konunga vinsælastr. Hann hegndi mjǫk ósiðu, eyddi víkingum 

ok vændismǫnnum, lét drepa þjófa ok ránsmenn eða hamla at 

hǫndum eða fótum eða veita aðrar stórar refsingar, svá at engi 

mátti vændismanna þrífask fyrir honum í ríkinu. Hann var 

réttdœmr ok helt ríkuliga guðs lǫg110.

Wizerunku Eryka dopełnia, wyrażona po raz pierwszy w  sa­
dze, pochwała wiedzy i  mądrości będących efektem osobistej 
edukacji (rex litteratus ): „Król Eiríkr był mądrym człowiekiem, 
mężem uczonym i  potrafił mówić w  wielu językach. Miał dobrą 
pamięć i  był najwymowniejszym mówcą ze wszystkich ludzi” 
(„Eiríkr konungr var vitr maðr ok klerkr góðr ok kunni margar 
tungur tala. Hann var allra manna minnigastr ok snjallr í máli”111 ).

Autor sagi nie pozostawiał cienia wątpliwości, że zarówno 
powodzenie rządów Eryka, jak i  opinia o  nim były w  dużej mie­
rze zasługą tego, że król uznał i  propagował świętość swojego 
brata. Rozdział  LXXII zawiera informacje o  cudach, które mia­
ły przydarzyć się Duńczykom za pośrednictwem Knuta, oraz 
o działaniach króla, dzięki którym o świętości jego brata wiedzia­
ła w  końcu cała Dania („gerðisk þá alkunnig helgi hans um alla  
Danmǫrk”112 ).

110  ÍF 35, s. 216.
111  ÍF 35, s. 216.
112  ÍF 35, s. 215. Por. też E. Hasseler, Royal Sanctity…, s. 55.



78

Wstęp

Można, w  ślad za C.  Phelpsteadem, wyrazić zdziwienie, że 
władca takiego formatu nie został ogłoszony świętym113. Poczu­
cie to wzmacnia intrygująca propozycja Bjarniego Guðnasona, 
który uważał, że to właśnie Eryk był dla autora sagi ideałem 
króla114. Opinia wydawcy Sagi o  potomkach Knuta brzmi tym 
bardziej sensownie, że w istocie wizerunek Eryka wydaje się nie 
tylko kompletny, lecz także łączący w sobie elementy trudne czy 
zgoła niemożliwe do pogodzenia. Z  jednej strony wykazuje się 
on stanowczością w  stanowieniu i  egzekwowaniu prawa. Z  dru­
giej strony cechuje go immanentna dobroć wobec poddanych. 
Nieprzypadkowo ta właśnie cecha oddana jest przez przydomek 
władcy. Lud miał obdarzać króla bezwarunkową miłością, co nie 
dziwi, skoro ten nie zapominał o szczodrości, która obejmowała 
cały lud, a nie tylko wybrańców z królewskiego hirðu. To z pew­
nością także wypełniało królewską dobroć. W  odróżnieniu od 
swoich norweskich odpowiedników (Hákona Dobrego, Magnusa 
Dobrego) dobroć Eryka przejawia się nie tyle w  poszanowaniu 
dawnych praw i wolności, ile w umiejętności lansowania swoich 
działań jako wychodzenie naprzeciw potrzebom poddanych. 

O  ile klarowny podział na przyjaciół i  wrogów króla wydaje 
się kalką tradycji o  Olafie Świętym, o  tyle w  tym przypadku ci 
pierwsi nie przestają darzyć władcy miłością tak długo, jak ten 
wykazuje się bezwzlędnością i  surowością wobec tych, którzy 
jednoznacznie na nią zasługują: wikingów, złoczyńców, rabusiów 
i złodziei. W ujęciu autora sagi Erykowi udaje się uniknąć błędu 
mylnego adresowania swoich działań, z którego konsekwencjami 
musieli mierzyć się wymienieni władcy norwescy.

Podobnie jak w  przypadku Knuta, Eryk, koncentrując swo­
ją aktywność na poganach nad Bałtykiem, wpisywał się w  pro­
fil władcy krzyżowca, który ma świadomość potrzeby ochrony 

113  C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 181.
114  ÍF 35, s. CXXXVII.



79

1. Tło historyczne

chrześcijan – tym razem zarówno w Danii, jak i poza nią – przed 
niebezpieczeństwem, które nieustannie czyhało ze strony tych 
pierwszych. To z  kolei każe, inaczej niż czyni to na przykład 
C.  Phelpstead, postulować, że intencją autora sagi było wyka­
zanie, że Eryk Zawsze Dobry był wiernym naśladowcą swojego 
świętego brata i kontynuatorem jego stylu rządów115. 

Powiedzieć, że wizerunek Eryka jest idealny aż do bólu, to 
nic nie powiedzieć. Autor sagi nie miał w tym względzie żadnych 
skrupułów. Wkład króla w promowanie świętości brata jest tego 
dobrym przykładem. O  ile trudno zaprzeczyć udziałowi Eryka 
w  tej ważnej dla Danii inicjatywie, o  tyle przekaz sagi zupełnie 
niemal ignoruje fakt, że punktem wyjścia dla uznania Knuta  IV 
świętym były działania, które podjęło duchowieństwo z Odense, 
następnie zaś król Mikołaj i biskup Asser116.

Co więcej, trudno nie zauważyć, że niemal cały przekaz na 
temat panowania Eryka Zawsze Dobrego autor sagi oparł na 
Eiríksdrápie (Wierszu o Eryku) Markúsa Skeggjasona. Ma to swoje 
konsekwencje. W  narracji sagi widać bowiem  – częstą dla auto­
rów tego gatunku  – tendencję z  jednej strony do bezkrytyczne- 
go wykorzystywania przekazu skalda, z drugiej – jego twórczego 
rozwijania. Przykład pierwszej tendencji stanowi strofa trzynasta, 
w ślad za którą autor sagi podaje, że Eryk zbudował w Danii pięć 
kościołów117. Przykładem drugiej jest strofa dwudziesta ósma  – 
skald sławi w niej króla za dary, które ten otrzymał w Konstanty­
nopolu od cesarza118. Strofa ta istotnie posłużyła potwierdzeniu 
przekazu sagi o wizycie Eryka w Bizancjum. Niewątpliwie też ten 
fragment wiersza Markúsa wystarczył autorowi sagi do stwier­
dzenia, że podobną hojnością wobec króla Danii wykazywali się 

115  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 177, 181.
116  E.  Hasseler, Royal Sanctity…, s.  56; A.E.  Christensen, Archbishop  

Asser…, s. 31.
117  ÍF 35, s. 232; SPMA II, s. 452–453.
118  SPMA II, s. 457–458.



80

Wstęp

wszyscy inni władcy. Warto w  końcu podkreślić, że Eiríksdrápa 
ma charakter utworu żałobnego (erfikvæði). Zgodnie z  konwen­
cją skald sławi króla Danii jako niezrównanego w każdym aspek­
cie rządów; jako osobę, której osiągnięciom nikt nigdy już nie 
dorówna. Autor sagi, bez wątpienia koneser sztuki skaldycznej, 
pozwolił zaistnieć retoryce erfikvæði w swojej narracji. W efekcie 
stworzony przez niego wizerunek króla zdecydowanie przysło­
nił pozostałych władców Danii, także tych, którzy zasłużyli na  
nimb świętości119. 

Na tak wyidealizowany obraz Eryka i  dobrą pamięć o  jego 
rządach wpływ mogła mieć również na swój sposób obiektywna  
doniosłość jego dokonań. Szczególne znaczenie miało zwłaszcza 
uzyskanie zgody Kurii Rzymskiej na podniesienie biskupstwa 
Lund do rangi arcybiskupstwa. Zarówno z  wiersza Markúsa, jak 
i  z  przekazu sagi przebija słabo skrywana satysfakcja  – mająca 
swe źródło najpewniej w  duńskich kręgach kościelnych  – z  fak­
tu, że decyzja papieża, przynajmniej formalnie, kończy czas 
podległości względem arcybiskupstwa hambursko-bremeńskie­
go. Okoliczności, w  jakich doszło do skomponowania Eiríks-
drápy, zdają się świadczyć o  tym, że erygowanie pierwszej skan­
dynawskiej archidiecezji uznawano za przełomowe nie tylko 
w  czasie, gdy powstawała Saga o  potomkach Knuta, oraz że był 
to wystarczający powód, by promować pamięć o  Eryku jako  
władcy idealnym120. 

Eryk Zawsze Dobry nie doczekał się nimbu świętości, status 
taki osiągnął jednak jego syn. W  sadze Knut Lord jest kolejnym 
władcą, który realizuje pozytywny, słuszny i  moralnie zasadny 
wzorzec monarchy. W tym kontekście nie ma znaczenia fakt, że 

119  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 181.
120  J.  Morawiec, Illvirkjar ok óskírðir. Eiríksdrápa by Markús Skeggjason 

as an Example of Using the Motif of the Slav-Pagan in the Scandinavian Medieval 
Literature, „Studia Maritima” 2018, vol. 31, s. 23–44.



81

1. Tło historyczne

Knut, w przeciwieństwie do swojego ojca i syna, nigdy nie zasiadł 
na duńskim tronie. W ujęciu autora sagi przekonanie, że to właś­
nie syn Eryka był najlepszym kandydatem do schedy po swoim 
zmarłym na Cyprze ojcu, było na tyle powszechne, że zdawali 
sobie z  tego sprawę zarówno jego stryj Mikołaj, jak i  jego kuzyn 
Magnus. Budując wizerunek Knuta Lorda, autor sagi, być może 
ze względów stylistycznych, skoncentrował się przede wszyst­
kim na tej ostatniej kwestii. Mikołaj i Magnus, domyślny następca 
tronu, nie mogli znieść faktu, że syn Eryka cieszył się powszech­
ną sympatią i miłością nie tylko Duńczyków, lecz także Słowian. 
Kładąc duży nacisk na motyw zazdrości obu krewnych Knuta, au­
tor sagi chciał, aby sympatia odbiorców jego historii podążała za 
tym, co odczuwali ówcześni Duńczycy. 

Popularność Knuta Lorda nie brała się oczywiście z  niczego. 
Autor sagi podkreślał jego hojność, która miała być tak duża, że 
z czasem zamieniła się w grożącą bankructwem rozrzutność. Tę 
oczywiście ochoczo wykorzystywali jego poddani  – mieszkań­
cy Hedeby121. Ponadto Knut skutecznie bronił swojej domeny, 
a więc i całego kraju, przed zagrożeniem ze strony pogan i innych 
ludów znad Wschodniej Drogi. Ci bowiem już od dłuższego cza­
su każdego lata organizowali wyprawy łupieżcze na Danię. Było 
to powodem nieszczęścia mieszkańców królestwa, którzy bez­
bronni systematycznie tracili dorobek życia. Przekładało się to na 
atmosferę strachu i  beznadziei, potęgowaną niemocą ze strony 
panującego. Warto w tym kontekście przytoczyć opinię Saxo Gra­
matyka na temat rządów Olafa Głoda:

W  tym czasie bezczelni Słowianie, długo zachęcani przez nie­

szczęścia Danii, okrutnie niepokoili naszych ludzi pirackimi na­

jazdami; zdziałali jeszcze więcej zła przez bierność Olafa, który 

nie zrobił nic, aby ich przegnać.

121  ÍF 35, s. 241.



82

Wstęp

Ea tempestate Sclauorum insolentia diu Danice rei miseriis alita – 

quippe magis ociis Olaui prouecta quam ullis eius negociis retusa 

fuerat – piratica nostros acerrime lacessebat122.

Śmierć Eryka Zawsze Dobrego miała oznaczać ponowne wysta­
wienie duńskiego królestwa na niebezpieczeństwo. Z Sagi o potom-
kach Knuta wynika, że Knut Lord był tego świadom i podejmował 
stosowne działania, by temu zapobiec, natomiast panujący król 
Mikołaj oraz jego syn Magnus całkowicie na tym polu zawodzili123. 
Ten wyraźny kontrast w postawach zwiększał popularność Knuta 
w Danii, ale i podsycał niechęć do niego ze strony stryja i kuzyna.

Mikołaj i  Magnus mieli więcej powodów, by traktować Knuta 
jako zagrożenie. Syn Eryka Zawsze Dobrego cieszył się wsparciem 
i przyjaźnią cesarzy Henryka IV i Henryka V. W sadze opisano dwie 
wizyty Knuta w  Saksonii124. Za każdym razem hercog mógł liczyć 
na dobre przyjęcie. Henryk  V witał go z  honorami, które obejmo­
wały uczty oraz dary. Autor sagi kreował przy tej okazji cesarza jako 
autorytet w  zakresie sprawowania władzy. Przewagą Knuta nad 
krewniakami był dostęp do cesarskiej łaski i rady, którą ten chciał 
w pełni wykorzystywać. Według sagi to właśnie cesarz Henryk od­
powiedział na rozterki hercoga związane ze skuteczną obroną ziem 
przed atakami bez jednoczesnej utraty poparcia ludności125. 

Knut w  ujęciu autora sagi przewyższał swoich krewniaków 
w  jeszcze jednym aspekcie. Historia Viðgauta, poganina z  Sam­
landu, miała wykazać zdolność władcy Hedeby do szerzenia wia­

122  Gesta Danorum, s. 877. 
123  Por.  A.  Turasiewicz, Dzieje polityczne Obodrzyców. Od IX  wieku 

do utraty niepodległości w  latach  1160–1164, Nomos, Kraków  2004, s.  182; 
N.H. Holmqvist-Larsen, Saxo. On the Peoples Beyond the Baltic Sea, w: Saxo and 
the Baltic Region, ed.  T.  Nyberg, Odense University Press, Odense  2004, s.  87; 
J.  Morawiec, Wolin w  średniowiecznej tradycji skandynawskiej, wyd.  2, Avalon, 
Kraków 2023, s. 117.

124  ÍF 35, s. 242, 249–250.
125  ÍF 35, s. 243.



83

1. Tło historyczne

ry chrześcijańskiej. Knut, niczym Olaf Tryggvason, był w  stanie 
swoją postawą przekonać Viðgauta do chrztu126. Przypadek ten, 
jak się wydaje, w  mniejszym stopniu dowodził, że wśród pogan 
Wschodniej Drogi można znaleźć osoby godne życzliwej pamięci. 
Przede wszystkim był przejawem autorytetu i  skuteczności duń­
skich władców w  szerzeniu wiary wśród nadbałtyckich pogan 
i w pełni legitymizował działania królów Danii zarówno na Poła­
biu, jak i u wschodnich wybrzeży Bałtyku. 

Nie dziwi więc, że bezpośrednia i ostateczna konfrontacja Knu­
ta z  królem Mikołajem i  jego synem Magnusem to de facto kon­
frontacja zarówno dobra ze złem, jak i postępowania honorowego 
ze zdradą. Okoliczności śmierci Knuta Lorda, postawa jego samego 
oraz osób odpowiedzialnych za jego śmierć mają swoje analogie 
w  średniowiecznej literaturze skandynawskiej. Za taką może słu­
żyć opis spisku na życie jarla Magnusa Erlendssona w Orkneyinga 
saga (Sadze o Orkadczykach). Władca Orkadów padł ofiarą zasadz­
ki urządzonej na niego przez współrządzącego jarlostwem kuzyna, 
Hákona Pálssona. Magnus, podobnie jak Knut Lord w lesie nieopo­
dal Ringsted, wybaczył swoim mordercom i w chwili śmierci modlił 
się o odpuszczenie ich grzechów. Obaj, mimo utraty władzy, która 
kosztowała ich życie, okazali się moralnymi zwycięzcami127. Szcze­
gólnie dobrze widać to w Sadze o potomkach Knuta. Mikołaj i Mag­
nus mieli doświadczać powszechnej pogardy ze strony poddanych, 
którzy jednoznacznie uznali, że to, do czego doprowadził król 
i jego syn, było czynem najbardziej nikczemnym z możliwych128.

Linię władców Danii, którzy sprostali postulatom z  Viborg, 
zamyka Waldemar  I, syn Knuta Lorda. Podobnie jak w  przypad­
ku Knuta Świętego, autor sagi wprowadzając tę postać na karty 

126  ÍF 35, s. 244–245.
127  ÍF 35, s. 255; ÍF 34, s. 110–111. Por.  też Haki Antonsson, St. Magnús of 

Orkney. A Scandinavian Martyr-Cult in Context, Brill, Leiden–Boston 2007. 
128  ÍF 35, s. 255. Por. też E. Hasseler, Royal Sanctity…, s. 60.



84

Wstęp

swojej opowieści, zdecydował się przedstawić ją w sposób niepo­
zostawiający odbiorcom wątpliwości, że mają do czynienia z kimś 
nietuzinkowym:

Kiedy święty Knútr Lord poległ, jego żona Engilborg spodzie­

wała się dziecka. Przebywała tej zimy na wschodzie w Garðaríki 

u  swojego ojca, króla Haralda. Urodziła chłopca i  nazwano go 

Valdimarr. Urodził się on siedem nocy po śmierci swojego ojca, 

świętego Knúta Lorda. Bardzo szybko wyrósł na pięknego i  ro­

słego człowieka, przewyższającego innych pod prawie każdym 

względem. Wychował się na wschodzie w Garðaríki u krewnych 

swojej matki i szybko polubił go cały lud.

En er enu heilagi Knútr lávarðr fell, þa var Engilborg, kona hans, 

með barni. Hon var þenna vetr austr í Garðaríki með Haraldi ko­

nungi, feðr sínum. Hon fœddi sveinbarn, ok hét sá sveinn Valdi­

marr. Hann var fœddr sjau nóttum eptir liflát ens heilaga Knúts 

lávarðar, fǫður síns. Hann var snemma bæði vænn ok mikill ok 

afbragðligr um flesta hluti. Hann óx upp austr í Garðaríki með 

móðurfrændum sínum, meðan hann var í barnœsku, ok var brátt 

vinsæll af alþýðu manna129.

W przytoczonym opisie zwracają uwagę dwa elementy. Pierw­
szy to zdolność młodego chłopaka do zaskarbienia sobie sympa­
tii otoczenia. Drugi to umiejscowienie dzieciństwa Waldemara na 
Rusi, co najpewniej stanowiło echo historii innych, równie słyn­
nych władców Północy, takich jak Olaf Tryggvason czy Harald 
Srogi, którzy również na wschodzie przechodzili kluczową dla 
ich losów transformację z chłopca w młodego mężczyznę130. 

129  ÍF 35, s. 256.
130  Por.  J.  Jesch, Youth on the Prow. Three Young Kings in the Late Viking 

Age, w:  Youth in the Middle Ages, eds.  P.  Goldberg, F.  Riddy, Boydell & Brewer, 
Woodbridge 2002, s. 123–140.



85

1. Tło historyczne

Analogicznie do Knuta Świętego oraz Knuta Lorda obecność 
kogoś tak nieprzeciętnego jak Waldemar rodziła w  Duńczykach 
przekonanie, że mimo młodego  wieku (miał wówczas  8  lat) to 
właśnie on winien objąć tron, o który zawzięcie rywalizowali jego 
krewni. Autor sagi nie pozostawił wątpliwości, że zarówno Swen 
Eiríksson, jak i  Knut Magnússon, mimo swoich ambicji oraz de­
terminacji do osiągnięcia celu, nie mogli równać się z tym, który 
przez jakiś czas – ze względu na wiek i brak doświadczenia – wy­
dawał się nie stanowić dla nich żadnej konkurencji. Jak podkreślił 
autor sagi: „było to wolą i życzeniem większości ludzi, aby to Val­
dimarr Knútsson obrany został na króla” („var þat flestra manna 
mál ok vili at taka Valdimar Knútsson til konungs”131).

Z  czasem różnice w  charakterystyce kuzynów jedynie się 
pogłębiały, oczywiście na korzyść Waldemara. Młodzieniec sy­
stematycznie ujawniał swoje przymioty moralne i  praktyczne 
przygotowanie do przejęcia tronu. Obejmowały one zarówno sku­
teczność w  walce (której przykładem była konfrontacja z  grafem 
Fólkraðem132), jak i  przywiązanie do honorowego postępowania, 
szczególnie w relacjach Waldemara ze Swenem III133. Z lektury sagi 
jednoznacznie wynika, że jego cierpliwość, a zarazem zmysł prze­
trwania w czasie rywalizacji Swena z Knutem są przejawem mądro­
ści, niezbędnej do skutecznego i stabilnego panowania. Przymioty 
te w  połączeniu z  boską opieką pozwoliły Waldemarowi przeżyć 
nie tylko pułapkę, którą w  Roskilde na krewniaków zastawił król 
Swen, lecz także pokonać go w walnej bitwie pod Graðarheiðr134.

Swoje rządy Waldemar poświęcił dwóm zasadniczym spra­
wom. Pierwsza to plan podboju Połabia i  Pomorza zamieszka­
nych przez Słowian. Druga to kwestia upamiętnienia ojca i  jego 

131  ÍF 35, s. 270.
132  ÍF 35, s. 277.
133  ÍF 35, s. 278–279, 283–284.
134  ÍF 35, s. 285–294.



86

Wstęp

świętości. Jak ważna była duchowa i  ideowa łączność ojca z  sy­
nem, przekonujemy się w  rozdziale  CXVII.  Według przekazu 
sagi w  noc poprzedzającą decydujące starcie Waldemara z  kró­
lem Swenem  III pod Graðarheiðr Knut Lord ukazał się we śnie 
swojemu synowi, rozwiewając jego rozterki i  wykazując, że 
słuszność jest po jego stronie135. Dlatego gdy program podbo­
ju ziem Słowian był już niemal na ukończeniu, jak czytamy 
w  rozdziale  CXXIV sagi, dokonano uroczystej translacji ciała  
Knuta Lorda: 

Tego lata, a była to już połowa lata, ciało świętego Knúta Lorda, 

ojca króla Valdimara, wydobyte zostało z  grobu w  Hringstaðir. 

Wydarzyły się wtedy cudowne znaki. Wskazywały one na jego 

świętość. 

Þetta sumar, at miðju sumri, var upp tekinn ór jǫrðu enn helgi 

Knútr lávarðr á Hringstǫðum, faðir Valdimars konungs, ok urðu 

þá enn fagrar jartegnir at hans heilagleik136.

Uroczystość, która odbyła się  24  czerwca  1170  roku, została 
wykorzystana do podkreślenia ciągłości władzy w  gałęzi rodu, 
której początek dał Eryk Zawsze Dobry, a  która poprzez Knuta 
Lorda prowadziła do Waldemara, a  następnie jego syna137. Ten 
ostatni, nieprzypadkowo zapewne, otrzymał imię Knut. Jego 
przeznaczeniem było zwieńczyć dzieło rozpoczęte przez po­
przedników:

Król Knútr, syn króla Valdimara, został wtedy namaszczony na 

króla za radą swojego ojca i przy poparciu całego ludu Danii. Był 

on wówczas małoletni. Miał tylko kilka zim.

135  ÍF 35, s. 292.
136  ÍF 35, s. 307.
137  Por. E. Hasseler, Royal Sanctity…, s. 64–65.



87

1. Tło historyczne

En Knútr konungr, son Valdimars konungs, var þá vígðr til ko­

nungs með ráði fǫður síns ok samþykki allrar álþýðu í Danmǫrku. 

Þá var hann fárra vetra gamall138.

Opisując dzieje duńskich władców oraz tworząc ich wizeru­
nek, a  zarazem prezentując określone wyobrażenie władzy kró­
lewskiej, autor Sagi o  potomkach Knuta mógł skorzystać zarów­
no z  tradycji islandzkiej, która z  pewnością była mu najbliższa, 
jak i  z  najstarszych przekazów historiograficznych tworzonych 
w Danii oraz z wizji jej dziejów poznanej w czasie pobytu na dwo­
rze Waldemara II.

Lektura sagi wskazuje, że jej autor starał się w  pierwszej ko­
lejności oprzeć na wiedzy o  dziejach Danii, którą miał pod ręką. 
Świadczyć o  tym zdają się dwa elementy. Po pierwsze, wiele mo­
tywów w sadze bliźniaczo wręcz przypomina wątki z sag królew­
skich. Ze względu na to, że dzieje obu królestw splatały się tak 
mocno, szczególnie w X i XI wieku, autor sagi nie wahał się oprzeć 
swojego przekazu na znanych mu tekstach napisanych przez au­
torów, których uważał za autorytety w tej dziedzinie. Szczególnie 
dobrze widać to na przykładzie Heimskringli Snorriego Sturluso­
na. Po drugie, autor sagi postarał się zebrać na potrzeby swojego 
dzieła poezję skaldów dotyczącą duńskich władców. 

Podobnie jak w przypadku innych sag królewskich, poeci oka­
zali się godnymi zaufania świadkami przeszłości. W  kwestii do­
konań i  wizerunku duńskich władców najbardziej uderzającym 
przykładem pozostaje Eiríksdrápa Markúsa Skeggjasona. Auto­
rytet, jakim w Islandii cieszył się skald139, a  także tematyka jego 
wiersza przesądziły o tym, że to właśnie na tym dziele autor sagi 
zbudował swój przekaz o czasach Eryka Zawsze Dobrego.

138  ÍF 35, s. 307.
139  H. Burrows, Rhyme and Reason. Lawspeaker-Poets in Medieval Iceland, 

„Scandinavian Studies” 2009, vol. 81, no. 2, s. 220–222.



88

Wstęp

Autor Sagi o  potomkach Knuta wykazał się w  swoim dziele 
znajomością duńskiej historiografii. Ślady tej wiedzy można od­
naleźć w  opisie dokonań królów Norwegii. Anonimowa Kronika 
z  Roskilde, Historia Swena Aggesena, Gesta Danorum Saxo Gra­
matyka czy też miejscowe roczniki stanowiły zapewne podstawę 
dla pochwały Swena Úlfssona, który w Sadze o potomkach Knuta 
wypadł znacznie okazalej niż w jakiejkolwiek innej sadze królew­
skiej. Być może epitety takie jak rex gloriosus, pater patrie wsparły 
pomysł zdefiniowania rządów Swena jako de facto nowego, lep­
szego początku w dziejach Danii. Niemniej nawet wówczas autor 
sagi nie zapominał o przekazie sag, skoncentrowanym między in­
nymi na niepowodzeniach najpierw jarla, a potem króla w militar­
nych zmaganiach czy to z Magnusem Dobrym, czy też z Haraldem 
Srogim. Świadczy o tym delikatna, acz wyraźna rysa w wizerunku 
króla: nie miał szczęścia na polu bitwy.

To z tekstów powstałych w Danii, do których koniecznie nale­
ży dodać Vita at Passio Sancti Canuti Ælnotha z Canterbury, au­
tor sagi dowiedział się zapewne o  męczeństwie Knuta Sveinsso­
na, czasie głodu za panowania jego brata Olafa, wyprawie Eryka 
Zawsze Dobrego do Ziemi Świętej, okolicznościach śmierci i mę­
czeństwa Knuta Lorda, a  także o  zmaganiach Waldemara  I  oraz 
jego syna Knuta ze Słowianami140. Od razu jednak należy zazna­
czyć, że nie czerpał z  tych przekazów bezkrytycznie, wyraźnie 
pomijał kwestie, które według niego nie pasowały do jego dzieła. 
W Sadze o potomkach Knuta nie krytykował więc Swena Úlfsso­
na czy Eryka Zawsze Dobrego – jak to czynią odpowiednio Saxo 
Gramatyk i Swen Aggesen – za rozpustny tryb życia, posiadanie 
licznych konkubin i  dzieci z  nieprawego łoża141. Wręcz przeciw­

140  Por.  F.  Fritz, The Multifunctionality of a  Medieval Hagiography. A  Hi-
storical Case Study of the ‘Gesta et Passio’ and the Making of the Danish Royal 
Saint Cnut (c. 1100), Franz Steiner Verlag, Stuttgart 2024, s. 81–82.

141  Gesta Danorum, s. 874; Sven Aggesen, s. 68.



89

1. Tło historyczne

nie, wyliczenie licznego potomstwa Swena Úlfssona przywodzi 
na myśl analogiczne zestawienie z sag królewskich dotyczące Ha­
ralda Pięknowłosego. Obaj władcy lansowani są na protoplastów 
królewskich rodów, a  ich dokonania, w  tym wypadku zaś płod­
ność, stawały się wyznacznikiem nowych czasów.

W  odniesieniu do Knuta Świętego autor sagi  – wbrew duń­
skim kolegom po fachu  – niemal zupełnie przemilczał jego za­
sługi dla duńskiego Kościoła. Skoncentrował się za to prawie 
wyłącznie na kwestiach prawnych i finansowych i uznł, w czym 
bliżej mu do Saxo Gramatyka, że surowość władcy, podkreśla­
ną niemal wszędzie, można było uzasadnić służbą słusznej racji 
i wypełnianiem boskiego posłannictwa. Jednocześnie, wbrew in­
nym przekazom, autor sagi nie podał de facto powodów uwięzie­
nia Olafa Głoda, choć na przykład Saxo Gramatyk pozostał w tej 
kwestii jednoznaczny142.

Ważnym aspektem wizerunku duńskich władców w  Sadze 
o potomkach Knuta jest ich gotowość do wypełniania postulatów 
ideologii krucjatowej. Ślady tego trendu odnajdujemy również 
w  historiografii duńskiej. W  ujęciu autora Kroniki z  Roskilde wy­
prawa Eryka Zawsze Dobrego do Ziemi Świętej w 1103 roku, prze­
rwana śmiercią władcy na Cyprze, to najważniejsze osiągnięcie 
tego monarchy143. Saxo Gramatyk podkreśla, że duńskie działa­
nia mające na celu podbój Kuronii, Sambii i Estonii były podejmo­
wane już za rządów Knuta Świętego144. O walce z poganami jako 
priorytecie panowania Waldemara I wspominają niemal zgodnie 
wszyscy autorzy145. Co ciekawe, podobny wizerunek w  odniesie­
niu do Knuta Lorda lansuje Swen Aggesen. W jego Historii ojciec 

142  Gesta Danorum, s. 842.
143  Kronika z  Roskilde. Najstarsza historia Danii, tłum., wstęp, oprac. 

A. Foryt, Avalon, Kraków 2022, s. 54.
144  Gesta Danorum, s. 830.
145  Kronika z  Roskilde…, s.  68; Sven Aggesen, s.  72–73; Gesta Danorum, 

s. 1119–1495.



90

Wstęp

Waldemara I to athleta Christi, który w chwili śmierci uzbrojony 
był – jedynie i aż – w sztandar z wizerunkiem krzyża146. 

Autor sagi twórczo rozwinął tę retorykę. Władcy Danii, szcze­
gólnie ci, którzy w jego ujęciu potrafili sprostać postulatom z Vi­
borga, z  powodzeniem wypowiadali wojnę poganom nad Bałty­
kiem, eliminując skutecznie zagrożenie z  ich strony. To dzięki 
aktywności i  sukcesom na tym polu władcy ci  – odnosi się to 
szczególnie do Eryka Zawsze Dobrego, Knuta Lorda i  Waldema­
ra I – nie tylko wzbudzali strach wśród pogan, lecz także cieszyli 
się szacunkiem liderów ówczesnego świata z  papieżem i  cesa­
rzem na czele. Trudno w tym kontekście oprzeć się wrażeniu, że 
perspektywa krucjatowa nałożona na wizerunek duńskich wład­
ców, nacechowana schematycznością i  do pewnego stopnia ahi­
storyzmem, była podyktowana chęcią nawiązania nie tylko do 
spuścizny duńskich przekazów, lecz także do oczekiwań dworu 
Waldemara  II, którego rządy przyniosły apogeum duńskich suk­
cesów krucjatowych nad Bałtykiem.

Wizja królewskości lansowana przez autora sagi, oparta była 
na kryteriach, które dla odbiorców dzieła mogły być znajome 
i  czytelne. Choć moment przyjęcia przez królów Danii chrześ­
cijaństwa nie stanowił w  narracji żadnego punktu zwrotnego, 
w pełni rekompensował to nacisk na ich przeznaczenie do świę­
tości. W  Sadze o  potomkach Knuta, analogicznie do innych sag 
królewskich, zawarto rozważania na temat zakresu władzy króla, 
poszanowania praw poddanych, gotowości króla do egzekwowa­
nia sprawiedliwości oraz obrony królestwa i poddanych, co było 
źródłem ich dostatku i  szczęścia. Tym samym można traktować 
sagę jako próbę adaptacji wizji dziejów Danii i jej władców do po­
trzeb islandzkiego odbiorcy. Miał się on przekonać, że królowie 
Danii, podobnie jak ich norwescy odpowiednicy, byli władcami 
chrześcijańskimi i  zasługującymi na swoją sławę. Było to o  tyle 

146  Sven Aggesen, s. 69.



91

1. Tło historyczne

łatwiejsze, że losy obu królestw splatały się przez toczone wojny, 
zawierane pokoje i  małżeństwa. Ponadto autor sagi, jak się zda­
je, chciał swoich islandzkich odbiorców przekonać, że w  istocie 
jedni byli bardzo podobni do drugich, przyświecały im podobne 
wartości, a na ich drodze stawały podobne wyzwania.

1.3. Wizerunek Słowian w Sadze o potomkach Knuta

Żadna inna saga spisana w  średniowiecznej Islandii nie zawiera 
tylu informacji na temat Słowian i ich ziem, co Saga o potomkach 
Knuta. Można śmiało postawić tezę, że dla jej autora relacje duń­
skich władców ze słowiańskimi sąsiadami były jednym z  głów­
nych zagadnień, które chciał poruszyć w swym dziele. Poniekąd 
przekonuje nas o  tym konstrukcja całej sagi. Otwiera ją bowiem 
informacja o „wielkim jarlostwie” (mikit jarlsríki) w Vinðlandzie, 
które posiadał Harald Sinozęby, a wieńczy przekaz o hołdzie zło­
żonym przez księcia Bogusława królowi Knutowi147. 

Aktywność władców Danii na Słowiańszczyźnie Nadbałtyc
kiej i  związana z  tym ciągła gotowość do przeciwstawiania się 
tamtejszym poganom stała się integralną częścią ich królewsko­
ści. Dobrze ilustruje to komentarz autora sagi towarzyszący infor­
macji o śmierci Waldemara I:

[…] cały lud Danii go opłakiwał. Przez dwadzieścia i sześć zim był 

on samodzielnym królem nad całą Danią. Stoczył on dwadzieś­

cia i osiem bitew w krajach pogańskich. Dopóki żył, zawsze wal­

czył z poganami i bronił Boga chrześcijańskiego.

[…] ok þar jarðaðr ok var mjǫk harmdauði alþýðu um alla 

Danmǫrk. Þá hafði hann verit einvaldskonungr at allri Danmǫrk 

sex vetr ok tuttugu, en hann hafði átt átta ok tuttugu orrostur  

147  ÍF 35, s. 93, 319.



92

Wstęp

á heiðnum lǫndum ok brauzk æ við heiðinn lýð, meðan hann 

lifði, ok vildi efla guðs kristni148.

Choć zasadniczo dzieje duńskich zabiegów o  przejęcie pa­
nowania nad ziemiami Słowian nabierają rozpędu z  nastaniem 
rządów Knuta Świętego, autor sagi przywołał wcześniejsze przy­
kłady zainteresowania władców Danii tymi ziemiami. O  jarlo­
stwie, które powołał tam Harald Sinozęby, była już mowa. W roz­
dziale  XXII autor sagi przywołał zmagania w  Vinðlandzie, jakie 
podjął Magnus Dobry. Wymienił walki koło Wolina (Jómsborg) 
oraz pod Hlýrskógsheiðr, nieopodal Hedeby. Do obu wydarzeń 
doszło latem i  jesienią  1043  roku. Autor sagi, w  ślad za innymi 
sagami królewskimi, podkreślił waleczność Magnusa i  jego wo­
jów, którzy pokonali liczne wojska pogan i  palili ich grody i  osa­
dy. Saga o  potomkach Knuta zawiera też informację o  wsparciu, 
jakie Magnus uzyskał wówczas od swojego ojca Olafa Świętego. 
Pomoc ta stała się zresztą integralną częścią historiograficznej 
tradycji opartej na kulcie norweskiego władcy. Cały przekaz sagi 
w  tym zakresie to zgrabne streszczenie innych sag królewskich. 
Co wyróżnia jednak Knýtlinga sagę, to powołanie się na relacje 
pewnych ludzi (sǫgn sumra manna), mówiących, że u boku Mag­
nusa walczył ze Słowianami Swen Úlfsson149. Autor sagi podparł 
się w  tym kontekście strofą z  poświęconego Swenowi wiersza, 
który skomponował Þorleikr Piękny. Jej związanie z  bitwą pod 
Hlýrskógsheiðr budzi pewne wątpliwości interpretacyjne150. Na­
leży przypomnieć, że informacja zawarta w sadze jest sprzeczna 
z  innymi przekazami, które każą w  pokonanych przez Magnusa 
Słowianach widzieć raczej sojuszników niż wrogów. Jak więc wy­
tłumaczyć tę rozbieżność? Nie można wykluczyć, że jest ona re­

148  ÍF 35, s. 315.
149  ÍF 35, s. 130.
150  Por.  J. Morawiec, Wolin…, s. 337.



93

1. Tło historyczne

zultatem celowego zabiegu. W sadze panowanie Swena Úlfssona 
to nowe otwarcie w dziejach Danii. On sam zaś to władca wielkie­
go formatu. Udział w  zmaganiach przeciw Słowianom stanowił­
by zatem logiczne uzupełnienie jego wizerunku oraz dowód, że 
dynastia, której panowanie rozpoczął, od samego początku była 
nie tylko gotowa bronić królestwa przed słowiańskimi poganami, 
lecz także ponosić w tym względzie ofiarę życia151.

Opisy zmagań kolejnych władców Danii z pogańskimi Słowia­
nami  – co ciekawe, dotyczy to nie tylko tych, którzy wypełniali 
postulaty królewskości z  Viborga  – pozwoliły autorowi sagi uka­
zać zarówno podszytą poczuciem słusznej sprawy determinację 
Duńczyków, jak i  różne wymiary negatywnego wizerunku Sło­
wian. W  rozdziałach  XLII–XLIII opisano przygotowania Knuta 
Świętego do wyprawy do Anglii. Wyprawa ostatecznie nie doszła 
do skutku. Król wiedział, że aby móc ruszyć na zachód, musi za­
bezpieczyć królestwo od południa, dlatego wysłał posłów do Sło­
wian z propozycją pokoju. Ci początkowo chcieli wojny, pragnęli 
bowiem pomścić krzywdy, które wyrządził im onegdaj Krwawy 
Egill. Ostatecznie Knutowi udało się ich przekonać do zawarcia 
porozumienia, które przypieczętowano wzajemną wymianą da­
rów i oznak przyjaźni. W ujęciu autora sagi obie strony wiedziały, 
że jest to stan pozorny. Słowianie byli bowiem stale w  zbrojnej 
gotowości na wypadek duńskiego ataku. Z  kolei Knut miał ich 
zdaniem gromadzić wojsko, aby w stosownym czasie podbić zie­
mie Słowian152. Mimo braku konkretów autor sagi osiągnął tym 
epizodem, jak się zdaje, zamierzony efekt. Wykazał, że król Danii 
musi być stale w pogotowiu ze względu na zagrożenie ze strony 
Słowian. Ci ostatni zaś nie są godni zaufania, za to skłonni do 
działań uznawanych za niehonorowe.

151  O  czym najpewniej miała świadczyć lakoniczna informacja o  ósmym 
z  synów Swena Úlfssona Sigurdzie, który miał polec w  Vinðlandzie („Sigurðr, 
son Sveins konungs, fell á Vinðlandi”). ÍF 35, s. 136.

152  ÍF 35, s. 166, 170.



94

Wstęp

Aktywnością zbrojną w  Vinðlandzie miał się też wykazywać 
Eryk Zawsze Dobry. Przy tej okazji po raz pierwszy odbiorcy sagi 
dowiadują się, że władcy Danii musieli liczyć się z  konkurencją 
ze strony Sasów i  cesarza. Henryk  IV najechał posiadłości, któ­
re duńscy królowie mieli w  Vinðlandzie od dawna. Co gorsza 
dla Duńczyków, „cesarz podporządkował sobie wszystkie te po­
siadłości i  ich mieszkańcy przysięgli mu posłuszeństwo” („lagði 
keisarinn undir sik ríkit, ok játaði alt fólk honum hlýðni þar”153 ). 
Działania Henryka  IV spotkały się ze zdecydowaną reakcją Ery­
ka. Król zebrał armię i  ruszył do Vinðlandu, gdzie doszło do bi­
twy między Duńczykami a Słowianami oraz tymi, których cesarz 
ustanowił zarządcami tych ziem. Autor sagi nie pozostawił cienia 
wątpliwości, kto w tym starciu był górą:

Potem król Eiríkr kazał nieść chorągiew naprzód i  rozpoczęła 

się bitwa. Stał na czele wojska w pierwszych szeregach i walczył 

mężnie.

Síðan lét Eiríkr konungr bera fram merki sín, ok eptir þat tóksk 

bardagi. Eiríkr konungr var framarla í fylkingunni ok barðisk 

allhraustliga.

Vinðowie w  końcu zbiegli z  pola bitwy i  pochowali się w  wielu 

miejscach, w grodach i kasztelach, a Duńczycy ścigali ich, toczyli 

z nimi bitwy i uśmiercili wielu ludzi.

Síðan lǫgðusk Vinðr á flótta ok heldu sik í ymsum stǫðum í bor­

gum eða kastǫlum, en Danir sóttu eptir þeim ok áttu við þá bar­

daga ok drápu af þeim margt manna.

Kiedy tylko król Eiríkr zadał w  tej wojnie takie ciężkie ciosy po­

ganom, którzy próbowali bronić się w  swoich grodach i  kaszte­

lach przed nim, to dopiero wtedy zrozumieli, że najlepszą szansą 

153  ÍF 35, s. 220.



95

1. Tło historyczne

dla nich jest poddać się, oddać się w ręce króla Eiríka i zaryzyko­
wać zawierzenie się jego władzy.

En er Eiríkr konungr hafði veitt heiðingjum harðar atsóknir, þeir 
er í borgir eða í kastala hǫfðu undan honum stokkit, þá sá þeir 
þann beztan sinn kost, at gefask upp ok ganga til handa Eiríki ko­

nungi ok hætta á hans vald.

Król Eiríkr zdobył wielkie bogactwa jako łupy wojenne i podzielił 
je między wszystkich swoich ludzi, ale nie chciał wziąć niczego 
dla siebie. Król Eiríkr nakazał palić osady, jak kraj szeroki. Lud 
tego kraju wprawiony został w  taki strach, że wielu pogan po­
uciekało. Wielu innych okrutnie ukarano cieleśnie, zwłaszcza 
tych, którzy wypowiedzieli posłuszeństwo królowi Eiríkowi.

Þar tók Eiríkr konungr mikit fé at herfangi ok skipti því ǫllu með 
liði sínu, en hann vildi sjálfr ekki af hafa. Eiríkr konungr lét bren­
na byggðir víða um landit, ok varð fólkit svá hrætt, at heiðingjar 
lǫgðu á flótta, ok margir menn tóku þar stórar refsingar, þeir er 

undan hlýðni hǫfðu gengit við Eirík konung154.

Relację tę można uznać za efektowną. Zwycięski król bezwględ­
nie przywrócił duńskie panowanie i surowo ukarał pogan. Ci, któ­
rzy nie zginęli w walce, ratowali się ucieczką. Słowianie nie mieli 
szans w  militarnej konfrontacji z  królem Danii, skutecznym za­
równo na polu bitwy, jak i podczas zdobywania siedzib Słowian. 
Ci ostatni ponieśli surową karę za to, że wypowiedzieli posłu­
szeństwo komuś, kogo winni traktować jako swojego suzerena.

Problem w tym, że opis ten razi ogólnością. Wynika to przede 
wszystkim z faktu, że jest próbą rozwinięcia przekazu Eiríksdrápy 
Markúsa Skeggjasona. Nie dowiadujemy się więc, ani z  kim do­
kładnie Eryk walczył, ani gdzie toczyły się te zmagania. Zarówno 
skald, jak i autor sagi wymienili grody i kasztele Słowian, ale brak 

154  ÍF 35, s. 223–225.



96

Wstęp

jakichkolwiek danych, które mogłyby nadać tym opisom konkret­
ny geograficzny i historyczny kontekst. Historycy byli skłonni za­
wierzyć skaldowi i uznać, że kampania słowiańska Eryka była po­
kłosiem politycznych zawirowań w księstwie obodryckim. Doszło 
tam bowiem do najazdu księcia saskiego Magnusa, co z kolei było 
konsekwencją przejęcia władzy w  księstwie przez Henryka Got­
szalkowica. W związku z tym, być może, działania Eryka Zawsze 
Dobrego skupiły się na Starogardzie Wagryjskim155. Niemniej na­
wet Adam Turasiewicz, skłonny uznać przekaz Markúsa za jak 
najbardziej wiarygodny156, słusznie wskazuje, że słowa poety są 
zbyt ogólnikowe, aby na ich podstawie wyciągać jakieś konkretne 
wnioski157. Domysł, że w istocie Eryk wyprawił się przeciw Rugia­
nom lub Czrezpienianom także musi pozostać spekulacją158.

Wszystko to efekt enigmatyczności i schematyczności przeka­
zu Markúsa. Poniekąd cechy te wynikały ze skaldycznej konwen­
cji. Niemniej w tym przypadku, co starałem się wykazać w innym 
miejscu159, wizja Słowian jako zdrajców, a  ich ziem jako kraju 
zdrady (svíkdómr) była w  dużej mierze oparta na wzorcach wy­
pracowanych przez wcześniejszych poetów, takich jak Hallfreðr 
Óttarsson, Sigvatr Þórðarson czy Arnórr Þórðarson. Skaldowie ci 
nie tylko rozwinęli w  swojej twórczości motyw zdrady, za którą 
król surowo karze, lecz także jako pierwsi przedstawili Słowian 
jako złoczyńców i pogan, którzy wystąpili przeciw władcom Nor­
wegii: Olafowi Świętemu i  Magnusowi Dobremu. Wiersz Markú­
sa na poziomie retorycznym jest kontynuacją tych kompozycji. 

155  Przegląd opinii w tym względzie zbiera A. Turasiewicz, Dzieje politycz-
ne…, s. 169.

156  Jednocześnie uznając, że Saga o potomkach Knuta w tym zakresie żad­
nej wartości nie posiada.

157  A. Turasiewicz, Dzieje polityczne…, s. 170.
158  Por.  P.  Babij, Wojskowość Słowian Połabskich, t.  1, Chronicon, Wroc­

ław 2017, s. 63.
159  J. Morawiec, Illvirkjar…, s. 23–44.



97

1. Tło historyczne

Z  tego powodu poeta nie potrzebował „uzbrajać” swojego prze­
kazu w  interesujące nas dziś szczegóły, gdyż i  tak był w  stanie 
w pełni osiągnąć zamierzony efekt. W związku z tym należy po­
ważnie wątpić, czy skald w  istocie miał wiedzę o  konkretnych 
działaniach Eryka, które ten podejmował przeciw Słowianom160.

Zaskakująco więcej konkretów zawiera opis działań, które 
wobec Rugian miał podjąć król Eryk Pamiętny:

Następnego roku na wiosnę król Eiríkr wyruszył do Vinðlandu 
wraz z  wojskiem i  pustoszył go wojną, jak kraj długi i  szeroki. 
Zadał wielkie zniszczenia. Zdobył on tam miasto, które nazywa 
się Arkun. Ci ludzie, którzy w  tym mieście mieszkali, byli poga­
nami. A zanim król Eiríkr wyruszył stamtąd z powrotem do kraju, 
wszyscy oni przyjęli chrześcijaństwo, ci którzy nie zostali zabici 
przez mężów chrześcijańskich. Król kazał ochrzcić wszystkich 
mieszkańców tego miasta. Wyruszył potem z powrotem do Danii, 
do domu. A gdy tylko król znalazł się poza tym krajem, porzucili 
zaraz chrześcijaństwo, powrócili do składania ofiar i innych zwy­
czajów pogańskich.

En vetri síðar fór Eiríkr konungr til Vinðlands með her sinn ok 
herjaði þar víða ok vann þar mikit hervirki. Hann vann þar stað 
þann, er Arkún heitir. Þat fólk var heiðit, er þann stað bygði. 
Eiríkr konungr fór svá þaðan, at þeir tóku áðr við kristni, er eigi 
váru drepnir af heiðnum mǫnnum, ok lét konungr kristna alt 
fólk í staðinum. Fór hann síðan heim til Danmerkr. En þegar ko­
nungr var í brottu þaðan, þá kǫstuðu þeir aptr kristni ok efldu 
síðan blót ok heiðinn sið161.

160  Trudno także znaleźć jakąkolwiek łączność w  tym względzie między 
opisem zarówno Markúsa, jak i  autora Sagi o  potomkach Knuta z  relacją Saxo 
Gramatyka. Ten ostatni wspomina, co prawda, o  trzech wyprawach Eryka prze­
ciw Słowianom (w tym jedną skierowaną na Wolin), które miały ukrócić ich pi­
rackie zapędy, ale także w tym przypadku retoryka autora przyćmiewa irytujący 
brak szczegółów. Zob. Gesta Danorum, s. 876, 878.

161  ÍF 35, s. 266.



98

Wstęp

Wyprawę króla Danii autor sagi opisał, bazując najpewniej na 
przekazie Saxo Gramatyka. Dzieła obu autorów różnią się jedy­
nie w szczegółach. W Sadze o potomkach Knuta nie wspomniano 
na przykład biskupa, którego po zajęciu Rugii miał tam zostawić 
Eryk, a  którego wygnano z  wyspy zaraz po tym, gdy Duńczy­
cy odpłynęli, a  Rugianie powrócili do swoich wierzeń162. Choć 
atak, do którego doszło w  1136  roku163, należy traktować jako 
niemający dalekosiężnych skutków incydent, dla autora sagi był 
jak najbardziej przydatny. Po pierwsze, był przejawem niesku­
teczności króla, którego wizerunek trudno uznać za pozytyw­
ny164. Jednocześnie wyprawa ta niejako legitymizowała działania 
przeciw Rugii, które podjął Waldemar  I.  Ponadto był to kolejny 
dowód wiarołomstwa i grzeszności Słowian, którzy jawnie i bez­
czelnie nie tylko nie chcieli przyjąć prawdziwej wiary, lecz także, 
co w  tym kontekście równie ważne, uznać władzy zwierzchniej  
króla Danii nad sobą.

W  ślad za Saxo Gramatykiem autor sagi uwzględnił również 
udział obu duńskich władców  – Swena  III i  Knuta  V  – w  wypra­
wie na Połabie, znanej jako krucjata wendyjska, do której doszło 
latem 1147 roku. Podobnie jak w wielu innych przypadkach, Saga 
o  potomkach Knuta stanowi zgrabne podsumowanie bardziej 
rozbudowanej relacji z Gesta Danorum. Autor sagi podkreślił, że 
działania duńskich władców były oparte na papieskiej sankcji165. 
Następnie dowiadujemy się, że obaj władcy dotarli ze swoimi woj­

162  Gesta Danorum, s. 976, 978.
163  P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s. 172; A. Bysted et al., Jeru-

salem in the North. Denmark and the Baltic Crusades, 1100–1522, Brepols, Turn­
hout 2012, s. 44.

164  Por. Saga o potomkach Knuta, s. 439.
165  Podobnie czyni Saxo (Gesta Danorum, s.  1001). Obaj autorzy odwołu­

ją się do bulli Eugeniusza III Divini dispensatione z 11 lub 13 kwietnia 1147 roku, 
w  której papież uznał działania rycerstwa chrześcijańskiego na Połabiu jako 
część krucjaty.



99

1. Tło historyczne

skami do obodryckiego Dubina. Z innych przekazów opisujących 
krucjatę wynika, że Duńczycy dopłynęli do ujścia Warnawy, gdzie 
zostawili swoje łodzie pod niewielką strażą. Następnie ruszyli pod 
Dubin, oblegany już przez armię, którą poprowadził książę saski 
Henryk Lew166. Relacja w Knýtlinga sadze obejmuje także ich, gdy 
autor wspomina o Południowcach, którzy chcieli walczyć z poga­
nami w sprawie Boga („Þar kómu til þeirra Suðrmenn, þeir er ber­
jask vildu við heiðna menn fyrir guðs sakir”167). Przebieg zmagań 
pod Dubinem autor sagi potraktował bardzo lakonicznie. Wspo­
mniał o utracie przez Swena jednej łodzi, co w istocie zakończyło 
całą ekspedycję. W  narracji bardziej skupiono się na wzajemnej 
nieufności między Swenem a  Knutem. Była ona pokłosiem trwa­
jącej między nimi rywalizacji o władzę w Danii i przełożyła się na 
szybki koniec owej zamorskiej wyprawy (útferðin). Brak szerszego 
omówienia, dlaczego wyprawa przeciw Słowianom stała się częś­
cią krucjaty, oraz niezwykle pobieżne zrelacjonowanie jej przebie­
gu kontrastuje z uwagą, jaką autor poświęca relacjom między obu 
władcami. Dowiadujemy się więc, że Swen i Knut musieli wymie­
nić się zakładnikami, aby zagwarantować współdziałanie. Wza­
jemna nieufność okazała się jednak czynnikiem przeważającym. 
Po utracie łodzi Swen odmówił przyjęcia statku, który zaoferował 
mu Knut. Odmowa zakończyła wyprawę168.

Autor sagi okazał się dla obu władców, a  zarazem dla wszyst­
kich uczestników krucjaty wendyjskiej, dość łaskawy. W  prze­
ciwieństwie do Saxo Gramatyka, który podał w  swojej relacji 
trochę więcej szczegółów, nie wspomniał ani o  nieudanym ob­
lężeniu Dubina, w  którym bronił się obodrycki książę Niklot, 
ani o  niespodziewanym ataku Rugian na flotę duńską stacjonu­
jącą u  ujścia Warnawy pod komendą biskupa Assera. Atak ten  

166  A. Turasiewicz, Dzieje polityczne…, s. 239.
167  ÍF 35, s. 273.
168  ÍF 35, s. 273–274.



100

Wstęp

wymusił na Knucie i Swenie wycofanie się spod obleganego gro­
du i  pomoc oddziałowi strzegącemu floty. Rugian, co prawda, 
udało się pokonać i  przegnać, ale wzajemne animozje nie tylko 
między władcami, lecz także mieszkańcami poszczególnych re­
gionów Danii oznaczały, że o dalszych działaniach krucjatowych 
nie było mowy, zarządzono więc odwrót169. Co więcej, autor sagi 
nie wspomniał, że cała wyprawa okazała się całkowitym fiaskiem. 
Krzyżowcy nie zdobyli ani Dubina, ani lucickiego Dymina. A gdy 
część oblegających ten gród ruszyła na Szczecin, naprzeciw nim 
wyszedł biskup pomorski Wojciech, oznajmiając, że chcą zaatko­
wać miasto, które zamieszkują chrześcijanie.

Krucjata wendyjska od początku była pomyślana przez moż­
nych saskich (Henryka Lwa, Albrechta Niedźwiedzia) jako sposób, 
by nie narazić swoich interesów na Połabiu podczas ich długiej 
nieobecności spowodowanej wyprawą do Ziemi Świętej. Sasi 
obawiali się, że nieobecność tę wykorzystają nie tyle sami Obod­
ryci i  Lucicy, ile władcy Danii, ewentualnie Piastowie, do tego, 
aby tereny te w  pełni sobie podporządkować. Idea krucjaty po­
zornie łączyła chrześcijańskich możnych w zbożnym dziele, nie 
mogła jednak zatuszować wzajemnej nieufności i  chęci stałego 
patrzenia sobie na ręce. Sojusznicy byli bowiem w istocie konku­
rentami. Okoliczność ta okazała się zbawienna przede wszystkim 
dla Niklota. Obodrycki książę, który na wieść o planach krucjaty 
podjął działania zbrojne, atakując Lubekę, liczył na to, że uda mu 
się utrzymać swój status między innymi w oparciu o dobre relacje 
z hrabią Holsztynu Adolfem. Ten ostatni miał w wyniku zawarte­
go porozumienia sprawować pieczę nad obiecaną przez Niklota 
konwersją Słowian, ale była to kuratela bardzo luźna, która nie 
przyniosła spodziewanych efektów170.

169  Gesta Danorum, s. 1002, 1004. Por. też K. Villads Jensen, Saxo and the 
Wars with the Slavs, w: A Companion to Saxo Grammaticus…, s. 270.

170  A.  Turasiewicz, Dzieje polityczne…, s.  234–243; P.  Babij, Wojskowość 
Słowian Połabskich…, s.  168–169; I.  Fonnesberg-Schmidt, The Popes and the 



101

1. Tło historyczne

Prawdziwy przełom w  duńskich staraniach o  opanowanie 
Vinðlandu nadszedł wraz z przejęciem władzy przez Waldemara I: 

Po upływie jednej zimy od bitwy pod Graðarheiðr król Valdimarr 

kazał nieść słowo po całym królestwie, że będą czynione zacią­

gi do wojsk na wiosnę na wyprawę zagraniczną i że zamierza on 

wyprawić się przeciwko Vinðlandowi, aby ochrzcić ten kraj, jeśli 

Bóg zechce, aby tak się stało. Na tę wyprawę postanowiło udać 

się wraz z królem wielu hǫfðingów.

Valdimarr konungr sendi orð um alt land sitt enn næsta vetr eptir 

orrostu á Graðarheiði, at leiðangr skal úti vera at vári, ok hann 

ætlar at fara til Vinðlands at kristna landit, ef guð vill þess auðit 

láta verða. Til þessar ferðar réðusk með konunginum margir 

hǫfðingjar171.

Od tego momentu przez kolejne blisko trzy dekady Walde­
mar systematycznie nawiedzał zbrojnie ziemie Słowian. W Sadze 
o potomkach Knuta, w ślad za przekazem Saxo Gramatyka, poło­
żono nacisk na poświęcenie i  determinację władcy dążącego do 
zamierzonego celu172. Waldemar jest z  zasady władcą zwycię­
skim. Kolejne kampanie są dla niego okazją do militarnych zwy­
cięstw, zdobywania łupów, karania Słowian śmiercią lub daniną 
i wymuszaniem na nich uznania swojej zwierzchności:

Puszczali z  dymem osady po obu stronach rzeki, jak kraj długi 

i  szeroki. Wrócili potem na łodzie i  załadowali sześć dziesiątek 

z  nich dobrami, które zdobyli podczas najazdu. Król Valdimarr 

Baltic Crusades  1147–1254, Brill, Leiden–Boston  2007, s.  31–34. Kompleksowego 
omówienia krucjaty wendyjskiej dostarczają A.  Bysted  et  al., Jerusalem in the 
North…, s. 45–88. 

171  ÍF 35, s. 294.
172  Por. C. Weibull, Saxos berattelser om de danska vendertagen 1158–1185, 

„Historisk Tidsskrift” 1983, bd. 83, s. 35–70; K. Villads Jensen, Saxo and the Wars 
with the Slavs…, s. 262.



102

Wstęp

udał się potem do domu, do swojego królestwa i siedział w domu 

przez całą zimę.

Brenndu þeir þá bygðir víða hvárumtveggja megin árinnar ok 

fóru svá til skipa sinna ok hlóðu sex tigu skipa af fé, er þeir hǫfðu 

fengit at herfangi. Eptir þat fór Valdimarr konungr heim í ríki sitt 

ok sat heima þann vetr eptir.

Król wysłał swojego syna Kristofora, aby pustoszył ogniem tę 

krainę w Vinðlandzie, która zwie się Valung.

Konungr sendi Kristófórum, son sinn, till at brenna heraðit á 

Vinðlandi, er Valung heitir.

Pustoszyli ogniem wszystko, co tam leżało, tak daleko jak Tribu­

zis. Jeszcze przez wiele zim później te opuszczone ziemie leżały 

odłogiem.

Brendu þar alt upp til Tribuzis, svá at þar lá autt marga vetr síðan.

Gdy zima miała się ku końcowi, król Valdimarr kazał ponownie 

gromadzić wojska na wyprawę wojenną poza granice kraju. Udał 

się do Vinðlandu w głąb tej krainy aż do Plazminni i Gorgasiam. 

Pustoszył tam wszystko ogniem.

En er sá vetr leið af, bauð Valdimarr konungr enn liði út ok fór 

til Vinðlands ok inn á Plazminni at Gorgasiam ok brendi þar allt.

Zaraz potem wyprawili się oni na Valagust i  spustoszyli całą 

tę ziemię ogniem. Stamtąd udali się na Usnę. Spustoszyli tam 

wszystko ogniem. Spalili gród i wszystkie zabudowania.

Síðan fóru þeir til Valagust ok brendu þar alt upp. Þaðan fóru þeir 

til Usnu ok brendu þar alt upp ok svá borgina sjálfa ok alt þat, er 

bygt var173.

173  ÍF 35, s. 295–297, 304, 311, 314.



103

1. Tło historyczne

Król konsekwentnie dążył do tego, by wymusić na Słowianach 
porzucenie starych wierzeń i przyjęcie chrześcijaństwa:

Tego lata król Valdimarr znowu wyprawił się na Vinðland. Na tej 

wyprawie jego smocza łódź uległa uszkodzeniu. Król popłynął 

w górę rzeki Gudakrsa. Stoczyli tam bitwę z hǫfðingiem Vinðów, 

który zwał się Mjúklátr. Jego syn nazywał się Fridleifr. Podczas 

poprzedniej wyprawy wojennej pojmali go Duńczycy. Przebywał 

on teraz u króla. Został chrześcijaninem.

Þat sumar fór Valdimarr konungr enn til Vinðlands, ok í þeirri 

ferð lesti hann drekann. En konungr fór upp at Guðakrsá ok átti 

þar orrostu við Vinðahöfðingja, þann er Mjúklátr hét. Friðleifr 

hét son hans. Hann varð fanginn af Dǫnum í enum fyrra 

leiðangri, ok var hann nú með konungi ok var kristinn.

Król kazał im więc się ochrzcić, ponieważ panowało tam po­

gaństwo, odkąd porzucili chrześcijaństwo niedługo po tym, jak 

Eiríkr Pamiętny kazał im się ochrzcić, gdy zdobył gród Arkún.

Þá bauð konungr þeim at taka við kristni, þvíat þar var jafnan 

heiðit, síðan þeir kǫstuðu aptr kristni, þá er Eiríkr konungr ey­

muni lét skíra þá, þá er hann vann borgina Arkún174.

Celem króla było podporządkowanie sobie Słowian i ich ziem:

[Biskup] nakłaniał ich, aby wyprawili się wraz z  królem na Va­

lagust i udzielili mu zbrojnego wsparcia. Reingowie uczynili tak, 

jak im powiedział. Wyruszyli wraz z  królem. Mieli wielkie woj­

sko. Skierowali się na Kuaviz. Tam wyszli im na spotkanie miesz­

kańcy Valagustu, przekazali królowi zakładników i oddali mu się 

w poddaństwo.

174  ÍF 35, s. 296, 304.



104

Wstęp

Bauð biskup þeim at fara til Valagust með konungi ok veita ho­
num lið, ok Réingar gerðu, sem hann bauð, ok fóru með konungi 
ok hǫfðu mikit lið ok lǫgðusk í Kuaviz. Þar kómu þeir af Valagust 
í móti þeim ok settu konungi gísla ok játuðu honum hlýðni, ok 
fór herrinn heim aptr síðan.

Gdy Reingowie dowiedzieli się, że król Valdimarr przybył do 
Grœnasundu z  zamiarem wydania im wojny, wyszli zaraz królo­
wi na spotkanie i oddali się na nowo pod jego władzę.

En er Réingar spurðu, at Valdimarr konungr var kominn til 
Grœnasunds ok ætlaði at herja á þá, þá fóru þeir til konungs fun­
dar ok gáfusk þá af nýju upp á hans vald.

Skończyło się jednak na tym, że mieszczanie oddali się królowi 
we władzę. Przekazali mu daninę w pieniądzach. Przekazali mu 
również zakładników. Zaraz potem król udał się do domu, do 
swojego królestwa. Przez pewien czas panował pokój.

En þar lauk svá, at borgarmenn gáfusk í konungs vald ok gáfu 
honum fé til sátta ok settu honum gisla. Fór konungr heim eptir 

þetta í ríki sitt. Stóð þá kyrt nökkura hrið175.

Strategicznym celem Duńczyków na Połabiu było podporząd­
kowanie sobie Rugii. O ile wyprawę Eryka Pamiętnego z 1136 roku 
należy traktować jako epizod176, o tyle rządy Waldemara przynios- 
ły program regularnych wypraw, które miały zmusić miejscowych 
książąt do uległości i  przyjęcia chrztu. Ci ostatni  – bracia Cie­
sław i  Jaromir  – widzieli dla siebie szansę w  rywalizacji duńsko- 

-saskiej, ale konkurencja między Waldemarem i Henrykiem Lwem 
nie przyniosła ostatecznie Rugianom żadnych korzyści. W  la­
tach  1160–1165  Waldemar zorganizował kilka ekspedycji, któ­

175  ÍF 35, s. 299–300, 311.
176  Gesta Danorum, s. 976, 978; ÍF 35, s. 266.



105

1. Tło historyczne

rych celem była Rugia. Pretekstem do działań zaczepnych było 
oczywiście zagrożenie najazdami pirackimi, z których znani byli 
Rugianie. Najazd Duńczyków na wyspę jesienią  1165  roku, któ­
rego zwieńczeniem było nie tylko splądrowanie wielu osad, lecz 
także oblężenie Arkony, sprawił, że Ciesław i  Jaromir musieli 
poprosić o  pokój, co oznaczało sowitą daninę i  oddanie zakład­
ników177. Rugianie nie mieli zamiaru przestrzegać tych porozu­
mień, w efekcie doszło do kolejnej wyprawy w czerwcu 1168 roku. 
Wsparty posiłkami saskimi i  pomorskimi, Absalon zdobył tym 
razem Arkonę. Działania wymierzone przeciw Rugianom zakoń­
czyły się zburzeniem pogańskiej świątyni w Arkonie. Zniszczenie 
jednego z  najważniejszych centrów pogańskiego kultu oraz pod­
porządkowanie sobie wyspy, której mieszkańcy zostali zmuszeni 
do chrztu, dowodnie wykazało skuteczność króla w podejmowa­
nych działaniach:

Wtedy król powiedział Sóniemu Ebbasonowi i jego ludziom, aby 

wkroczyli do grodu Arkún i  do świątyni, która tam była. Ka­

zał im obalić tego bożka, który zwał się Svantaviz, wywlec go 

na zewnątrz poza gród i  złupić tę świątynię ze wszystkiego, co 

miało jakąś wartość. A ci, którzy wcześniej zamieszkiwali w tym 

grodzie, nie śmieli wywlec go na zewnątrz i bardzo bali się jego 

gniewu. Podszedł wtedy do nich biskup Sveinn i  Sóni Ebbason. 

I  wtedy obalili tego bożka. Zawiązali mu potem powróz na szy­

ję i  przymusili Reingów, aby oni sami wywlekli go na zewnątrz. 

A  gdy poszedł on precz, wszyscy poganie wielce się dziwili, że 

nie potrafił on nawet samemu sobie przyjść z  pomocą, i  odtąd 

znacznie mniej w  niego wierzyli niż wcześniej. Potem podeszli 

do niego ludzie i  go porąbali na kawałki. Palili nimi potem pod 

swoimi kociołkami. Reingowie zrozumieli wtedy, że ogłupiono 

ich i nigdy potem już w niego nie wierzyli. Biskup Absalon i inni 

177  P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s. 173–175.



106

Wstęp

duchowni ochrzcili ten lud. W  jeden dzień udzielili chrztu trzy­
nastu setkom ludzi. Choć musieli oni stamtąd odejść, przysięgli 
królowi i biskupowi posłuszeństwo.

Þá kvaddi konungr til Sóna Ebbason ok menn með honum at 
ganga í borgina Arkún ok til hofs þess, er þar var, ok bað hann 
höggva niðr goðit, er Svanraviz hét, ok draga þat út af borginni, 
en ræna hofit ǫllu, því er fémætt er. En þeir, er fyrir váru í borgin­
ni, þorðu eigi at draga hann út, ok hræddusk þeir mjǫk reiði hans. 
Þá gekk til Sveinn biskup ok Sóni Ebbason ok hjoggu niðr goðit. 
Síðan lǫgðu þeir reip um háls honum ok neyddu Réinga sjálfa at 
draga hann út. En er hann kom út, undruðusk allir heiðingjar, er 
hann mátti þá ekki hjálpa sjálfum sér, ok trúðu minnr á hann en 
fyrr. Þá gengu menn til ok klufu hann í sundr ok brendu hann 
undir kǫtlum sínum. Sá þá Réingar, at þeir váru sviknir, ok 
trúðu ekki á hann síðan. En Absalon biskup ok allir lærðir menn 
kristnuðu fólkit ok skírðu þretánn hundruð einn dag, ok fóru svá 

þaðan, at þeir játuðu konungi hlýðni ok svá biskupi178.

Opis tych wydarzeń autor sagi oparł najpewniej na jeszcze 
bardziej rozbudowanej relacji Saxo Gramatyka179. W ślad za prze­
kazem Gesta Danorum również Saga o potomkach Knuta zawiera 
wszystkie najistotniejsze aspekty zagłady Świętowita oraz innych 
rugijskich bożków, których posągi zostały wyniesione ze świąty­
ni i  porąbane. Ten akt, charakterystyczny dla wczesnośrednio­
wiecznych opowieści konwersyjnych, był potrzebny – jak wskazał 
autor sagi  – aby zmusić Rugian do chrztu. Wydarzenia te miały 
swój epilog parę dni później w  Gardźcu, gdzie Absalon i  jego lu­
dzie dokonali zniszczenia kolejnych posągów rugijskich bożków: 
Rugiewita, Porewita i  Porenruta. Podobnie jak w  Arkonie, roz­
prawa z  pogańskimi bożkami była niczym spektakl, który miał 

178  ÍF 35, s. 304–305.
179  Gesta Danorum, s. 1298–1308.



107

1. Tło historyczne

na książętach i  wszystkich Rugianach wywołać odpowiednie  
wrażenie180.

Z  Sagi o  potomkach Knuta wynika, że od początku działań 
wobec Słowian król Waldemar  I  miał u  swego boku Absalona, 
biskupa Roskilde, następnie zaś arcybiskupa Lund. Wywodził 
się on z  potężnego rodu Hvide. W  majątku jego ojca wychowy­
wał się młody Waldemar. Jego siostra Małgorzata była małżonką 
hǫfðinga Stiga Tokesona, który także należał do tego rodu. Ab­
salon zdobył potrzebną do życia duchownego edukację w Paryżu. 
Od 1158 roku, po śmierci biskupa Assera, objął w zarząd diecezję 
Roskilde. Jego rola w królestwie szybko przerosła obowiązki die­
cezjalnego sufragana. Absalon stał się nie tylko najbliższym do­
radcą króla, lecz także aktywnym uczestnikiem i wodzem działań 
prowadzonych w  Vinðlandzie. Bez przesady można stwierdzić, 
że był mężem opatrznościowym tych zmagań, a  jego przymioty 
i charyzma często miały charakter decydujący. To on, jak relacjo­
nował autor sagi w rozdziale CXIX, jako jedyny miał odwagę, aby 
przemierzyć Vinðland i  dotrzeć do Brunszwiku na dwór księcia 
Henryka Lwa181. Za przykład może posłużyć opis ataku Walde­
mara na Wolin i  Kamień Pomorski, zawarty w  rozdziale  CXXIV. 
Gdy po wpłynięciu do Dziwny Duńczykom wydawało się, że 
wpadli w pułapkę, dowodzenie przejął bezpośrednio biskup. Pod 
wodzą Absalona Duńczycy szybko wykazali swoją militarną wyż­
szość nad Słowianami:

180  Por.  P.  Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s.  176; K.  Villads Jen­
sen, Saxo and the Wars with the Slavs…, s. 268–269. Por. też szczegółową analizę 
przekazu Saxo Gramatyka autorstwa Jacka Banaszkiewicza, Zabić Boga! Sakso 
Gramatyk o  niszczeniu przez Duńczyków w  1168  r. rugijskich świątyń Arkony 
i Gardźca. Povest’ vremennych let i historia zagłady Peruna za panowania Wło-
dzimierza Wielkiego, w:  idem, Takie sobie średniowieczne bajeczki, Avalon, Kra­
ków 2012, s. 321–360.

181  ÍF 35, s. 296–297.



108

Wstęp

Vinðowie mieli wielkie wojsko, tak na lądzie, jak i  na łodziach. 
Zanim jednak wojsko Vinðów na łodziach wojennych było go­
towe do walki, biskup popłynął na nich o wiosłach. Jego wojsko 
wzniosło okrzyk wojenny. Łodzie wojenne Vinðów zwróciły się 
do odwrotu. Nie mieli oni odwagi wydać mu bitwy. Ci zaś, którzy 
byli na koniach, pośpieszyli ku grodowi. Doszło tam do zbrojne­
go spotkania z Vinðami. Rozpoczęła się bitwa. Przybył im zaraz 
z pomocą biskup Absalon, skoro wojsko Vinðów na łodziach wo­
jennych nie stawiało mu żadnego oporu. Vinðowie szybko zaczę­
li odnosić straty w ludziach, tak że w krótkim czasie poległo tam 
sześć tysięcy ludzi. Pozostali uciekli z  pola bitwy. Wielu z  nich 
pojmano i zabrano na łodzie.

Vinðr hǫfðu mikinn her manns fyrir bæði á landi ok á skipum. En 
fyrr en skipaherr Vinða varð við búinn, þá reri biskup út at þeim 
ok œpti þegar heróp, en allr skipaherrinn flýði, sá er fyrir lá, ok 
þorðu eigi at berjask við hann. En þeir, er á hestunum váru, riðu 
til borgarinnar ok fundu Vinðr þar fyrir ok réðu til bardaga við þá. 
Kom þá ok til fulltings við þá Absalón biskup, er hann fekk enga 
viðtǫku af skipaherinum. Sneri þá skjótt mannfalli upp á Vinðr, 
svá at á lítilli stundu drápu þeir sex tigu hundraða manna, en an­

nat flýði. Þeir tóku þar mart fólk ok fluttu til skipa sinna182.

Wyprawa ta ujawniła inne talenty biskupa. Ten bowiem szyb­
ko i  trafnie orientował się w pułapkach, które podstępni Słowia­
nie szykowali przeciw najeźdźcom:

Następnego dnia o poranku przybył do nich konno pewien czło­

wiek z głębi kraju i powiedział, że w imieniu ludu tej krainy chce 

on prosić o  warunki pokojowe. W  ten sposób wystawiał on ich 

jednak na próbę przy użyciu fałszu i  podstępu. Biskup Absalon 

kazał go pochwycić i wydobyć z niego prawdę. Biskup trzymał go 

182  ÍF 35, s. 309–310.



109

1. Tło historyczne

pod strażą przez cztery noce. Jego syn wykupił go potem za sto 

marek w srebrze. 

En um morgininn eptir kom einn maðr ríðandi til þeirra af lan­
di ofan ok lézk vildu leita um sættir fyrir hönd landsmanna, en 
hann fór raunar með falsi ok svikræðum, ok lét Absalón biskup 
taka hann ok hafði af honum sannar sǫgur. Síðan var hann í 
varðhaldi biskups fjórar nætr, en þá leysti son hans hann út 

hundrað mǫrkum silfrs183.

O  ile postawa Duńczyków – nade wszystko ich wodzów, Wal­
demara i  Absalona, a  także królewskiego syna Krzysztofa  – uka­
zana jest jak najbardziej pozytywnie, o  tyle będący celem ich 
działań Słowianie przedstawieni są w zgoła odmiennym świetle. 
Tkwienie przez nich przy pogaństwie staje się skazą, która decy­
duje o tym, że w konfrontacji z Duńczykami pozostają bez szans. 
Mimo gromadzenia sił, budowy umocnień i  grodów to, co prze­
sądzi o  ich losie, jest w ujęciu autora sagi jedynie kwestią czasu. 
Prędzej czy później pogańscy Słowianie muszą ulec przewadze 
chrześcijan z  Danii. Zanim się to stanie, próbują stawiać opór. 
Czynią to jednak w sposób nie tylko nieskuteczny, lecz także nie­
honorowy. Walczą za pomocą podstępu, systematycznie łamią 
złożone przysięgi, a postawieni pod ścianą po raz kolejny proszą 
o litość i pokój, obiecując, że tym razem go nie złamią. Odbiorcy 
sagi mogą szybko wyrobić sobie przekonanie, że w  tym wszyst­
kim Słowianie są nieszczerzy i niegodni zaufania. Odpowiedź na 
pytanie, dlaczego tacy są, jest prosta: bo są poganami:

Następnego dnia o poranku król pożeglował na wschód wzdłuż 

wybrzeża Vinðlandu, w kierunku rzeki Svǫldr. Stało tam wielkie 

wojsko Vinðów. Uciekli jednak stamtąd, kiedy tylko zobaczyli ża­

gle Duńczyków  […]. Gdy ci Vinðowie, którzy wcześniej przybyli 

183  ÍF 35, s. 310.



110

Wstęp

tam na łodziach i  uciekli, dostrzegli pożar, powiosłowali czym 

prędzej z powrotem. Zamierzali bowiem wziąć Duńczyków z za­

skoczenia. Wtedy jednak ujrzeli, że król Valdimarr zbliża się na 

czele znacznego wojska, więc raz jeszcze pośpiesznie wycofali 

się stamtąd i Duńczycy nie zdołali ich dosięgnąć.

Um morgininn sigldi konungr austr fyrir Vinðland til Svǫldrar. 

Þar lágu fyrir Vinðr með miklu liði. Þeir flýðu þegar, er þeir sá 

segl Dana […] ok er Vinðr sá brennuna, þeir er á skipunum váru 

ok áðr hǫfðu flýit, reru þeir sem skjótast til ok ætluðu at koma 

á óvart Dönum, ok í því sá þeir, hvar Valdimarr konungr fór með 

suman herinn. Viku þeir þá enn undan sem skjótast, svá at Danir 

gátu eigi farit þá.

Król Valdimarr dowiedział się, że Vinðowie wznieśli dwa grody 

przy ujściu rzeki w  Plazminni, podczas gdy jeszcze pozostawali 

ze sobą w  zgodzie i  panował między nimi pokój. Bardzo roz­

gniewało to króla i wszystkich Duńczyków, ponieważ, jak myśle­

li, mogło to wskazywać na to, że Vinðowie będą chcieli zerwać  

ugodę.

Valdimarr konungr spurði þat, at Vinðr gerðu borgir tvær í Pla­

zminni, meðan þeir váru sáttir ok friðr stóð með þeim. Þetta 

angraði mjǫk konunginn ok alla Dani, þvíat þeir þóttusk þá skilja, 

at Vinðr vildu þá enn rjúfa sættina.

Po tej wyprawie wojennej przez kolejne pięć lat nie ogłoszono 

żadnej wyprawy. W  tym czasie, kiedy panował pokój, Vinðowie 

wznieśli grody i  kasztele. Zbudowali także wiele umocnień 

w  swoim kraju. Wszystko to potrzebne im było do obrony ich 

ziemi. Gdy król Valdimarr się o  tym dowiedział, zrozumiał, że 

Vinðowie nie chcą dotrzymać tego pokoju teraz wcale lepiej niż 

wcześniej. Wczesną wiosną ogłosił więc wyprawę wojenną.



111

1. Tło historyczne

Eptir þetta liðu fimm vetr, svá at leiðangri var eigi út boðit. En 

í þeim friði, er þá var, gerðu Vinðr borgir ok kastala ok gerðu 

mǫrg virki í landi sínu, þau er til landvarnar þyrfti. En er Val­

dimarr spurði þetta, þá vissi hann, at Vinðr vildu eigi betr hal­

da þessa sætt en enar fyrri. Bauð hann þá út leiðangri snemma  

um várit184.

W  swoich działanich wobec Słowian Duńczycy musieli na 
zmianę konkurować i współpracować z Sasami. Jak istotne miało 
to znaczenie dla Danii, najlepiej świadczą słowa, które autor sagi 
włożył w  usta króla Eryka Zawsze Dobrego. Ten skierował je do 
wojsk, które zwołał, aby ruszyć na ziemie Słowian w  reakcji na 
działania saskie:

Wszystkim ludziom już wiadomo o  najeździe Południowców 

na posiadłości, które królowie Duńczyków od dawna posiada­

li w  Vinðlandzie. Niech wszyscy moi ludzie wiedzą jedno  – że 

albo damy odpór działaniom nieprzyjacielskim, albo sami  

polegniemy.

Ǫllum mǫnnum er kunnigr Suðrmanna ágangr á ríki þau, er Da­

nakonungar, várir frændr, hafa lengi átt í Vinðlandi. Nú skulu þat 

vita allir mínir menn, at vér ætlum þessum ófriði af oss at hrinda 

eða bíða bana ella185.

Głównym reprezentantem Sasów był Henryk Lew. Książę po raz 
pierwszy pojawia się na kartach sagi w rozdziale  CVIII, w którym 
opisana jest podróż króla Knuta V Magnússona do Niemiec, gdzie 
szukał wsparcia w swojej wojnie z królem Swenem III. Choć z prze­
kazu sagi nie wynika to wprost, możemy się domyśleć, że wspar­
cie wojskowe, które Knut uzyskał wówczas w  Saksonii, było efek­

184  ÍF 35, s. 297–298, 312, 314.
185  ÍF 35, s. 222.



112

Wstęp

tem zgody księcia186. Henryk jest przy tej okazji nazwany synem 
cesarza Konrada („sonr Konráðs keisara”187 ). Autor sagi miał na  
myśli Konrada III, co oczywiście jest informacją błędną. Jako że nic 
o  pokrewieństwie między obydwoma nie wie Saxo Gramatyk188, 
taka afiliacja Henryka musi być pomysłem autora sagi. Niewy­
kluczone, że wynikała ona z logicznego założenia, że tak potężny 
i wpływowy człowiek jak Henryk – pielgrzymujący do Ziemi Świę­
tej, skoligacony z Plantagenetami, aranżujący wraz z cesarzem ugo­
dę między Swenem  III i  Knutem  V i  wydający swą córkę za przy­
szłego króla Danii, w końcu będący niejako reprezentantem całego 
cesarstwa na Połabiu – musiał sam mieć cesarskie pochodzenie189. 

Ta część sagi ciekawie naświetla złożoność politycznych rela­
cji na duńsko-sasko-słowiańskim styku. Dla Danii cesarstwo to 
niewygodny, a  zarazem niezbędny sąsiad. Oferty pomocy i  przy­
jaźni z jego strony to nic innego, jak przejaw z trudem skrywanych 
ambicji, by także Danię uczynić podległą władzy cesarza. Wspól­
ne zagrożenie, jakim są Słowianie, każe im z sobą współpracować, 
choć współdziałanie to może zostać łatwo naruszone wobec po­
czucia prawa każdej ze stron do władzy nad Vinðlandem. To z ko­
lei szybko może stać się zarzewiem otwartego konfliktu190. Saga 
o potomkach Knuta dobrze oddaje ten stan rzeczy w opisach rela­
cji Waldemara i Absalona z Henrykiem na Połabiu.

O ile Duńczycy musieli pogodzić się z przewagą Sasów w księ­
stwie obodryckim, gdzie Henryk Lew zdołał podporządkować so­
bie synów księcia Niklota w 1160 roku191, o tyle kością niezgody 

186  ÍF 35, s. 276.
187  Informacja ta pojawia się w sadze dwukrotnie: ÍF 35, s. 276, 296.
188  Henryk przedstawiony jest tam, prawidłowo zresztą, jako książę Sak­

sonii (prefectus Saxonie). Zob. Gesta Danorum, s. 1018.
189  ÍF 35, s. 278, 296.
190  Por.  celne spostrzeżenia Adama Turasiewicza, Dzieje polityczne…, 

s. 262–263.
191  Ibidem, s. 276–277; P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s. 169–171.



113

1. Tło historyczne

między obydwoma stronami pozostawał między innymi status 
Rugii. Wobec systematycznych najazdów duńskich na wyspę, 
zakończonych jej podbiciem i  chrystianizacją, Henryk zdecydo­
wał się zachować swoje wpływy inaczej  – mianowicie za pomo­
cą więzi rodzinnych. Co prawda, weług autora sagi, z  inicjatywą 
małżeństwa Knuta, syna Waldemara, z Gertrudą, córką Henryka, 
wyszedł król Danii, ale to właśnie książę saski starał się wykorzy­
stać finalizację tego związku jako okazję do utrzymania swoich 
wpływów na Połabiu192.

Przejęcie przez Waldemara kontroli nad Rugią kazało Henry­
kowi szukać innych rozwiązań. Jednym z nich były próby angażo­
wania Pomorzan przeciw Duńczykom i Rugianom:

To bogactwo, które król Valdimarr zdobył na wyspie Reing, stało 

się jednak przyczyną niezgody między królem Duńczyków a her­

cogiem Heinrekiem, ponieważ głosił on, że Reing to jego ziemie, 

więc bogactwo to jemu się należy. Nakłonił więc Wschodnich 

Vinðów, aby najechali Danię. A gdy król Valdimarr się o tym do­

wiedział, rozkazał swojemu synowi Kristoforowi i biskupowi Ab­

salonowi, aby bronili kraju.

En fyrir fé þat, er Valdimarr konungr tók af Réing, varð ósætt mil­

li Danakonungs ok Heinreks hertoga, þvíat hann kallaði Réing 

sitt land vera ok hann kallaðisk féit eiga. Bauð hann þá Austr-

Vinðum at herja á Danmǫrk. En er Valdimarr konungr spurði þat, 

þá bauð hann Kristófóró, syni sínum, ok Absalóni biskupi, at þeir 

skyldi verja landit193.

Jako że tego typu akcje nie przynosiły zamierzonego efek­
tu, saskiemu księciu nie pozostało nic innego, jak współuczest­
niczyć w  dalszych działaniach duńskich na Połabiu, tak aby  

192  ÍF 35, s. 302, 311.
193  ÍF 35, s. 306.



114

Wstęp

możliwie maksymalnie zabezpieczyć swoje interesy. Tymczasem 
po opanowaniu Rugii w  1168  roku uwaga Waldemara i  Absalo­
na skupiła się na Pomorzu Zachodnim. To ziemie zamieszkane 
przez Wschodnich Vinðów (Austr-Vinðr), których autor sagi 
odróżniał od Zachodnich Vinðów (Vestr-Vinðr)194. Z  kontekstu 
dość jasno wynika, że pierwsi to Pomorzanie, z  kolei drudzy to 
Lucicy oraz Obodryci. Ziemie Wschodnich Vinðów leżały na te­
rytorium, które kontrolowali tamtejsi książęta. Przekaz sagi po­
krywa się z tym, co wiemy na temat rozwoju terytorialnego księ­
stwa zachodniopomorskiego w  pierwszej połowie  XII  wieku. Na 
lata 1125–1128 datuje się ekspansję księcia Warcisława na ziemie 
położone na zachód od Odry, co pozwoliło przejąć kontrolę nad 
Uznamem, Wołogoszczą, Choćkowem i  Dyminem. Zachodnią 
granicą księstwa stała się wówczas rzeka Piana, choć niewyklu­
czone, że domena księcia obejmowała ziemie aż po bieg rzeki 
Trzebiel i położony nad nią gród Trzebusz195. 

Waldemarowi przyszło zmierzyć się z  synami Warcisława: 
Kazimierzem i  Bogusławem. Zmagania te zwieńczył hołd złożo­
ny przez drugiego z nich królowi Knutowi VI w 1185 roku. Pierw­
szego z  braci saga przedstawia już w  rozdziale  CXX. Dowiadu­
jemy się z  niego między innymi po raz pierwszy o  działaniach 
Wschodnich Vinðów, którzy zaatakowali ziemie położone na 
Połabiu. W  sadze nie sprecyzowano, o  jakie tereny chodziło, po­
informowano jedynie, że pozostawały one pod kontrolą księcia 
Henryka Lwa196. Atak Wschodnich Vinðów stał się z  jednej stro­
ny pretekstem do zacieśnienia podszytej nieufnością współpracy 
duńsko-saskiej, o  czym była już mowa. Z  drugiej strony był pre­
tekstem do skupienia działań Waldemara, następnie jego syna  

194  ÍF 35, s. 317.
195  M. Rębkowski, Jak powstało Pomorze? Studium tworzenia państwowo-

ści we wczesnym średniowieczu, IAiE PAN, Warszawa 2020, s. 111. 
196  ÍF 35, s. 300.



115

1. Tło historyczne

Knuta oraz Henryka Lwa na ziemiach kontrolowanych przez 
książąt zachodniopomorskich. 

Na pierwszy ogień poszły między innymi położone nad Pia­
ną – Wołogoszcz i Dymin. Waldemar w latach 1162–1166 zorgani­
zował szereg wypraw na Wołogoszcz, z  kolei Henryk Lew skon­
centrował się na atakach na Dymin197. Autor sagi odnotował, że 
siły duńskie – czasem wespół z Sasami, czasem wbrew nim – ata­
kowały też inne grody w tej części Połabia: Trzebusz nad Trzebie­
lą, Choćków i Stołpie nad Pianą198. 

Lata 70. XII wieku to czas, gdy Waldemar prowadził coraz in­
tensywniejsze działania w rejonie ujścia Odry. Objęły one między 
innymi Wolin, Kamień oraz Szczecin. Posunięcia wobec pierw­
szych dwóch autor sagi streścił w rozdziale CXXIV. Mowa w nim 
między innymi o pewnej wąskiej cieśninie (eitt sund lítit)199, któ­
rą być może należałoby identyfikować z rzeką Dziwną. Rozdział 
kolejny zawiera z kolei opis wyprawy w ujście Świny (Plazminni), 
której zwieńczeniem był atak na Szczecin (Burstaborg)200. Obie 
wyprawy miały przynieść Duńczykom zwycięstwa, łupy i  poczu­
cie złamania militarnego potencjału Pomorzan. Wyprawa na Ka­
mień i Wolin zakończyła się zwycięską bitwą, w której najeźdźcy, 
przede wszystkim dzięki wodzowskim talentom biskupa Absa­
lona, odnieśli spektakularne zwycięstwo201. Z  kolei wyprawa na 
Szczecin skutkowała oblężeniem miasta przez Duńczyków:

Zaraz potem król Valdimarr udał się do Burstaborga. Oblegał 

to miasto przez dłuższy czas. Skończyło się jednak na tym, że 

mieszczanie oddali się królowi we władzę. Przekazali mu daninę 

197  P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s. 174–176.
198  ÍF  35, s.  302, 304, 313. Por.  też P.  Babij, Wojskowość Słowian Połab-

skich…, s. 176.
199  ÍF 35, s. 308.
200  ÍF 35, s. 311.
201  Por. Saga o potomkach Knuta, s. 497.



116

Wstęp

w  pieniądzach. Przekazali mu również zakładników. Zaraz po­

tem król udał się do domu, do swojego królestwa. Przez pewien 

czas panował pokój.

Eptir þat fór Valdimarr konungr til Burstaborgar ok sat þar um 
lengi. En þar lauk svá, at borgarmenn gáfusk í konungs vald ok 
gáfu honum fé til sátta ok settu honum gisla. Fór konungr heim 

eptir þetta í ríki sitt. Stóð þá kyrt nökkura hrið202.

Parafrazując słowa Pawła Babija odnoszące się do władców 
Rugii, można stwierdzić, że także bracia Kazimierz i Bogusław po­
zostawali między duńskim młotem a saskim kowadłem203. Autor 
sagi oddał to dość dobrze, opisując obu książąt i  ich próby obro­
ny swojej domeny przed naporem Waldemara, Knuta i  Henryka. 
Kazimierz nazywany jest w sadze Kasamarem. Ta forma imienia 
stanowi zapewne adaptację łacińskiego Kazimarus, którego użył 
w  Gesta Danorum Saxo Gramatyk. Książę występuje w  narracji 
epizodycznie. W rozdziale CXX dowiadujemy się, że jako władca 
Vinðlandu (herra á Vinðlandi) – wobec duńskich działań w Woło­
goszczy i Stołpiu nad Pianą – spotkał się z Waldemarem i poddał 
się jego władzy204. Kazimierz został wspomniany w sadze jeszcze 
raz  – w  rozdziale  CXXVI. Według relacji miał towarzyszyć bra­
tu Bogusławowi w negocjacjach z królem Knutem VI i biskupem  
Absalonem205.

Znacznie większa rola w sadze przypadła Bogusławowi, który 
występuje w niej pod imieniem Búrizleifr, Búrizláfr. Wspomniany 
został po raz pierwszy przy tej samej okazji, przy której ostatni 
raz wzmiankowano Kazimierza. Obaj bracia spotkali się z  Knu­
tem  VI i  Absalonem, aby negocjować porozumienie po tym, jak 

202  ÍF 35, s. 311.
203  P. Babij, Wojskowość Słowian Połabskich…, s. 174.
204  ÍF 35, s. 302.
205  ÍF 35, s. 314.



117

1. Tło historyczne

Duńczycy zaatakowali Wołogoszcz, a  następnie Uznam. Autor 
sagi wykorzystał ten fragment, aby efektownie zderzyć duńską 
przewagę ze słowiańską bezsilnością, która oznaczała upokarza­
jące warunki pokoju i negatywny wizerunek samych Słowian. Co 
ciekawe, tym razem w  narracji zabrakło nawet wytłumaczenia, 
dlaczego król i biskup podjęli nową wyprawę na Pomorze. Można 
odnieść wrażenie, że autor dostarczył już w sadze dość argumen­
tów na wiarołomstwo i podstępność Słowian, że w pełni uzasad­
niały one kolejne działania zbrojne Duńczyków:

Kiedy zaś zima miała się ku końcowi, kazał zebrać wojska z całej 

Danii. Wojsko to zgromadzono w  Grœnasundzie. Sam król Val­

dimarr tym razem nie chciał iść na wojnę. Wydał rozkaz temu 

wojsku, aby było posłuszne wobec jego syna króla Knúta i arcybi­

skupa Absalona, których ustanowił dowódcami tego wojska. On 

sam nie chciał opuszczać kraju. Zaraz potem wyprawili się oni na 

Valagust i spustoszyli całą tę ziemię ogniem. Stamtąd udali się na 

Usnę. Spustoszyli tam wszystko ogniem. Spalili gród i  wszystkie 

zabudowania. Przybyli tam do nich Búrizláfr i  Kassamarr, który 

był hercogiem na wschodzie w Vinðlandzie. Spotkali się z królem 

Knútem i arcybiskupem Absalonem. Prosili ich o łaskę. Przekazali 

zakładników ze wszystkich swoich ziem. Zapłacili królowi daninę, 

piętnaście setek marek. Biskupowi dali pięć setek marek. Pragnęli 

pokoju zgodnie z tym układem, który Vinðowie zawarli wcześniej 

z królem Valdimarem, a który sami Vinðowie później złamali.

En er sá vetr var liðinn, þá bauð Valdimarr konungr leiðangri út 

af allri Danmǫrk, ok kom liðit saman í Grœnasundi. Þá vildi Val­

dimarr konungr eigi fara lengra sjálfr, en bauð liðinu, at menn 

skyldi vera hlýðnir Knúti konungi, syni hans, ok Absalóni erkibi­

skupi, ok setti þá hǫfðingja yfir herinn, en hann vildi eigi ór lan­

di fara. Síðan fóru þeir til Valagust ok brendu þar alt upp. Þaðan 

fóru þeir til Usnu ok brendu þar alt upp ok svá borgina sjálfa ok 



118

Wstęp

alt þat, er bygt var. Þá kómu þeir Búrizleifr ok Kassamarr, er her­

togi var austr á Vinðlandi, á fund þeirra Knúts konungs ok Ab­

salóns erkibiskups ok báðu þá miskunnar ok settu þeim gísla af 

ǫllum sínum lǫndum ok gáfu konungi fimmtán hundruð marka, 

en biskupi fimm hundruð marka til þess, at sú sætt skyldi stan­

da, er fyrr var gǫr við Vinðr af hendi Valdimars konungs ok Vinðr 

hǫfðu síðan sjálfir rofit206.

Wobec tak ciężkich warunków Bogusław próbował szukać 
wsparcia na dworze cesarza Fryderyka Barbarossy. Wydarzenia, 
które autor sagi opisał w  rozdziale  CXXVIII, odnoszą się już naj­
pewniej do innej rzeczywistości politycznej. W roku 1180, w wal­
kach z Brandenburczykami, poległ książę Kazimierz. Rok później 
cesarz Fryderyk pozbawił władzy Henryka Lwa i  były książę sa­
ski i bawarski musiał opuścić Niemcy. Ponadto w maju 1182 roku 
zmarł Waldemar I, a nowym królem Danii został jego syn Knut VI. 

Rozdział  CXXVIII sagi jest skonstruowany tak, aby odbiorca 
mógł szybko wyrobić sobie odpowiednią opinię na temat wszyst­
kich zainteresowanych stron. Rozdział zaczyna się nieudaną, jak 
się okazało, próbą cesarza Fryderyka narzucenia swej woli Danii 
i  uznania jej za cesarskie lenno. Jednoznaczna i  dumna odpo­
wiedź Knuta jest tak celna, że cesarz nie podejmuje dalszych dzia­
łań w  tym względzie. Zaraz po tym autor sagi opisał księcia Bo­
gusława, który za pośrednictwem posłańca oznajmił cesarzowi, że 
wie, jak sprawić, aby król Knut zmienił swoje nastawienie. Efekt 
jest natychmiastowy. Oto otrzymujemy zestawienie dumnego nie­
zależnego władcy z księciem, który w swojej słabości nie tylko cie­
szy się na miano najdroższego poddanego207, lecz chce podstępem, 
a więc niehonorowo, zmusić Knuta do uległości wobec cesarza. 

206  ÍF 35, s. 313–314.
207  Dosł. „Najdroższy dla niego człowiek” (sín inn kærasti maðr). Por. też 

K. Villads Jensen, Saxo and the Wars with the Slavs…, s. 259–260.



119

1. Tło historyczne

Pozornie plan Bogusława był sprytny, zakładał bowiem atak 
na Rugię i sojusz z Obodrytami. Plan ten jednak spalił na panew­
ce. Rugianie zachowali lojalność wobec Duńczyków, ujawniając 
knowania księcia pomorskiego Absalonowi:

Zaraz potem arcybiskup kazał zebrać wojsko i  pożeglował do 

Vinðlandu przeciwko Búrizláfowi. Búrizláfr miał pięć setek łodzi, 

ale wciąż oczekiwał przybycia Zachodnich Vinðów. Gdy arcy

biskup wyszedł Búrizláfowi na zbrojne spotkanie, rozegrała się 

ciężka bitwa. Zakończyła się ona tak, że Búrizláfr uciekł wraz 

z  pięcioma dziesiątkami łodzi. Arcybiskup i  jego ludzie zdobyli 

wszystkie pozostałe łodzie. Załogi łodzi pouciekały na ląd. Nie­

którzy potopili się. Większość jednak została zabita. Do bitwy tej 

doszło na wiosnę około święta Białej Niedzieli. Duńczycy podzie­

lili się całym bogactwem, które zdobyli. Potem udali się do domu.

Eptir þetta bauð erkibiskup út leiðangri ok sigldi til Vinðlands 

í móti Búrizláfi. Búrizleifr hafði fimm hundruð skipa ok beið þá 

enn Vestr-Vinðr. En er erkibiskup kom til móts við Búrizláf, tóksk 

þar harðr bardagi, ok lauk svá, at Búrizláfr flýði með fimtigi skipa. 

En þeir erkibiskup tóku ǫll ǫnnur, en sumt liðit komsk á land, en 

sumt druknaði, en mestr hluti var drepinn. Þessi bardagi var um 

várit um pikkisdaga. Síðan skiptu Danir fé því ǫllu, er þeir hǫfðu 

fengit, ok fóru heim208.

Wojenne szczęście, charyzma i elokwencja Absalona sprawiły, 
że w  końcu książę zrozumiał, że jedyne, co mu zostało, to ulec 
mocy króla Danii. Rozdział  CXXIX relacjonuje wydarzenia dato­
wane na 1185 rok. Knut zorganizował kolejną już wyprawę, która 
wpierw uderzyła na Wołogoszcz, a następnie za cel obrała głów­
ną siedzibę Bogusława  – Kamień. Nie dowierzając księciu, król 
duński palił i niszczył całą okolicę mimo próśb ze strony zarówno 

208  ÍF 35, s. 317.



120

Wstęp

Bogusława, jak i miejscowej ludności. Knut nawiązał tym w pełni 
do profilu władcy lansowanego przez swoich wielkich poprzed­
ników. Wykazał się surowością, która była w  pełni uzasadniona 
słuszną sprawą: chodziło wszak o ukaranie pogan i podporządko­
wanie ich władzy króla. Bogusław ostatecznie uległ:

Królowi Knútowi i  arcybiskupowi wyszedł tam na spotkanie 

Búrizláfr. Prosił ich o łaskę. Dał królowi jako zakładników synów 

najprzedniejszych ludzi, którzy byli w tamtym kraju. Dał również 

królowi trzy setki marek, a biskupowi osiem setek marek. Knútr 

objął wtedy w opiekę i władanie cały Vinðland.

Þá kom Búrizláfr á fund Knúts konungs ok erkibiskups ok bað þá 

miskunnar ok setti þá konungi gísla enna beztu manna sonu, er 

á váru landinu, ok gaf konungi þrjú hundruð marka, en biskupi 

átta hundruð marka. Tók þá Knútr konungr vald ok gæzlu yfir 

ǫllu Vinðlandi209.

Autor sagi przekonywał odbiorców, że była to bezsprzecznie 
słuszna decyzja. Wykorzystał do tego ostatni rozdział swego 
dzieła. Dowiadujemy się z niego, że Bogusław spędził Wielkanoc 
w Roskilde i w czasie uroczystości niósł przed Knutem jego miecz. 
Ich spotkaniu towarzyszyła wzajemna „jak największa serdecz­
ność” („allmikill kærleik”). Po śmierci księcia Knut spotkał się 
z  jego synami, Mikołajem i  Henrykiem, między których podzie­
lił księstwo ojca, obejmując zwierzchnią straż i zarząd nad całym 
Vinðlandem210.

Saga o  potomkach Knuta dostarcza unikalnego, bo powstałe­
go na potrzeby islandzkiego odbiorcy, wizerunku zachodniopo­
morskiego księcia. Oczywiście w  dużej mierze jest on oparty na 
przekazie Gesta Danorum i  w  ślad za Saxo Gramatykiem autor 

209  ÍF 35, s. 319.
210  ÍF 35, s. 320.



121

1. Tło historyczne

sagi przedstawił Bogusława w  podobnym świetle211. Książę nie 
jest w  stanie wytrzymać presji wpierw Waldemara, następnie 
Knuta. Jest to dla niego tym trudniejsze, że obaj królowie Danii 
mogą liczyć na wsparcie kogoś tak niezrównanego, jak arcy­
biskup Absalon, a  na dodatek Duńczyków od czasu do czasu 
wspomaga książę Henryk Lew. Autor sagi, ponownie w  ślad za 
Saxo Gramatykiem, zbudował atmosferę beznadziei w zabiegach 
pomorskiego księcia o  utrzymanie dotychczasowego statusu. 
Bogusław z  zasady podejmuje złe decyzje. Z  jednej więc strony 
szuka wsparcia u  Sasów, z  drugiej  – próbuje podejmować walkę, 
a gdy ta nie przynosi efektu, gotowy jest na podstęp. Za każdym 
razem jednak jest to droga donikąd. Sytuacja zmienia się diame­
tralnie, gdy Bogusław, po latach zmagań, ostatecznie decyduje się 
na poddanie się woli duńskiego króla. Niemal w  mgnieniu oka 
książę zasługuje na przyjaźń króla popartą darami212. W wyborze 
właściwej drogi pomaga mu z pewnością Jarizmarr. Za tym imie­
niem kryje się książę rugijski Jaromir, który w 1168 roku zachował 
władzę (wspólnie z  bratem) za cenę uznania duńskiej zwierzch­
ności. Autor poszedł nawet dalej niż Saxo Gramatyk213, każąc Bo­
gusławowi nazwać Jaromira swoim bratem, który „odnosił z tego 
korzyść, że zawsze był wierny wobec króla Knúta” („þvíat hann 
sá, at Jarizmarr, bróðir hans, hafði þess at notit, at hann var jaf­
nan trúr Knúti konungi”214 ).

Proces nagłej transformacji został poprzedzony w  sadze, po­
nownie w  ślad za przekazem Gesta Danorum, pojawieniem się 

211  Por. K. Villads Jensen, Saxo and the Wars with the Slavs…, s. 259.
212  Podobnie rzecz przedstawia Saxo Gramatyk (Gesta Danorum, s. 1484–

1486). Zob.  też E.  Niblaeus, Saxo and the Germans, w:  A  Companion to Saxo 
Grammaticus…, s. 284.

213  Gesta Danorum, s. 1534. Por. też K. Villads Jensen, Saxo and the Wars 
with the Slavs…, s. 254, 258.

214  ÍF  35, s.  320. Bjarni Guðnason, autor edycji Knýtlinga sagi w  serii 
ĺslenzk fornrit, potraktował słowa autora sagi nader dosłownie i mylnie uznał, że 
Jarizmarr/Jaromir był bratem Bogusława. ÍF 35, s. 356. 



122

Wstęp

elementu, który wcześniej w narracji był nieobecny i mógł wydać 
się zaskakujący. Otóż w  czasie negocjacji między Bogusławem 
a  Knutem, które poprzedziły ostateczny hołd księcia, pojawiła 
się prośba z  jego strony adresowana do duńskiego władcy, aby 
ten oszczędził znajdujące się na jego ziemiach świątynie215. Au­
tor sagi użył w tym kontekście terminu musteri, które jest bezpo­
średnim zapożyczeniem ze staroangielskiego minster, będącego 
zaś adaptacją łacińskiego monasterium. Musteri oznaczało świą­
tynię, więc mimochodem odbiorcy sagi, choć w  bardzo zdawko­
wy sposób, mogli dowiedzieć się o  namacalnych dowodach roz­
woju chrześcijaństwa na podległych księciu ziemiach. Wzmiankę 
tę należy traktować jako kolejny przykład adaptacji przekazu Ge-
sta Danorum. Przy czym Saxo Gramatyk w  roli petentów apelu­
jących do króla Knuta o zaniechanie niszczenia miejsc świętych 
obsadził wpierw duchownych z  Kamienia, a  dopiero w  dalszej 
kolejności księcia216. Zdawkowa informacja autora sagi skłania do 
rozwinięcia tego, o czym zarówno Saga o potomkach Knuta, jak 
i źródła, na których została oparta, niemal całkowicie milczą: po­
lityka fundacyjna książąt zachodniopomorskich w XII wieku. 

Było to oczywiście pokłosie wysiłków misyjnych św.  Ottona 
z Bambergu i powołania do życia najpóźniej w 1140 roku diecezji 
pomorskiej. Jej pierwszym ordynariuszem został Adalbert, towa­
rzysz Ottona w  jego wyprawach misyjnych, a  jego siedzibą usta­
nowiono Wolin217. To najazdy Duńczyków, szczególnie dotkliwe 
dla grodu nad Dziwną w  latach  1170–1176, sprawiły, że książę Ka­
zimierz zdecydował o  przeniesieniu biskupiej siedziby do Kamie­
nia218. Tam z pewnością rezydował następca Adalberta – Konrad219. 

215  ÍF 35, s. 319.
216  Gesta Danorum, s. 1534.
217  P.  Piętkowski, Biskupstwo pomorskie  jako początek  biskupstwa  ka-

mieńskiego, Chronicon, Wrocław 2015, s. 33.
218  M. Rębkowski, Jak powstało Pomorze?…, s. 132–133.
219  P. Piętkowski, Biskupstwo pomorskie…, s. 76.



123

1. Tło historyczne

Konsekwencją misji Ottona z Bambergu było rozpoczęcie two­
rzenia organizacji kościelnej na Pomorzu. Odbywało się to pod 
ścisłym patronatem książąt, a  działania z  tym związane objęły 
między innymi pierwsze fundacje klasztorne. Wśród nich nale­
ży wymienić przede wszystkim klasztor benedyktynów w  Stoł­
piu nad Pianą, który ufundowany został przez księcia Racibora 
i  biskupa Adalberta w  1153  roku i  miał być miejscem pochówku 
jego brata Warcisława220. Parę lat później ten sam książę ufundo­
wał klasztor premonstratensów w Grobi na wyspie Uznam, gdzie 
został też pochowany. Kazimierz i Bogusław, synowie Warcisława, 
czynili kolejne nadania na rzecz obu klasztorów221. Co więcej, byli 
odpowiedzialni za dalszą rozbudowę sieci klasztornej na terenie 
księstwa. To z nimi należy wiązać sprowadzenie premonstranten­
sów do Brody i Białobłoków nad Redą czy też, pośrednio, cyster­
sów do Kołbacza, a także liczne nadania dla tych zgromadzeń222. 
Jak zauważa Marian Rębkowski, księstwo zachodniopomorskie 
przeobraziło się do początku lat  70.  XII  wieku w  domenę, która 
jak otaczające ją władztwa miała własną organizację kościelną, 
rozbudowany zarząd terytorialny i  dynastię panującą w  oparciu 
o  religię chrześcijańską. Swoją pozycję oraz amibicje polityczne 
książęta manifestowali, oprócz wspomnianych fundacji, za po­
mocą własnej monety, a  ich wizerunek zdobił między innymi 
używane w celach legislacyjnych pieczęcie książęce223. 

Taki obraz księstwa daleko odbiega nie tylko od tego, który Is­
landczykom przedstawił autor Sagi o potomkach Knuta, lecz na­
wet od tego, który zarysował Saxo Gramatyk w  Gesta Danorum. 
Niemal całkowite przemilczenie aktywności książąt zachodnio­
pomorskich w  tym aspekcie było jednak obu autorom na rękę. 

220  W Stołpiu pochowano też Racibora, najstarszego syna księcia Bogusła­
wa I, zmarłego w 1183 roku. M. Rębkowski, Jak powstało Pomorze?…, s. 135.

221  P. Piętkowski, Biskupstwo pomorskie…, s. 108, 111.
222  Ibidem, s. 113–121; M. Rębkowski, Jak powstało Pomorze?…, s. 172.
223  M. Rębkowski, Jak powstało Pomorze?…, s. 172–173.



124

Wstęp

Uzasadniało bowiem konieczność duńskiej ekspansji na Połabiu 
i  Pomorzu, a  ta pozwalała ukazać władców Danii jako skutecz­
nych w walce z pogańskim zagrożeniem. To z kolei wpisywało się 
w  ideologię krucjatową docierającą wówczas na Północ i  mającą 
swój oddźwięk w tamtejszym piśmiennictwie. 

Znacznie bardziej autor sagi odbiegł od przekazu Gesta Dano-
rum w  kwestii imion synów księcia Bogusława. Mieli to być Mi­
kołaj (Níkúlas) i  Henryk (Heinrekr)224. Owszem, Saxo Gramatyk 
także poruszył temat przyszłości dziedziczenia księstwa po śmier­
ci księcia przez jego małoletnich synów, niemniej nie podał ich 
imion225. Wiadomo zaś skądinąd, że w  chwili śmierci Bogusław 
miał dwóch małoletnich synów: Bogusława  II i  Kazimierza  II. Re­
gencję w  imieniu chłopców miała sprawować między innymi ich 
matka Anastazja, która jeszcze w 1187 roku udała się do Danii, aby 
uzyskać od Knuta potwierdzenie zarówno prawa swoich synów 
do ojcowizny, jak i swojej pozycji jako współregentki226. W przeci­
wieństwie do przekazu Saxo Gramatyka, w  którym rodzina księ­
cia towarzyszyła mu w  czasie składania hołdu królowi Danii227, 
w  Sadze o  potomkach Knuta autor skupił się właśnie na synach 
Bogusława, których na prośbę księcia król wziął pod swoją opiekę.

Kwestia zmyślonych imion książęcych synów każe przyjrzeć 
się ponownie imieniu córki innego Búrizláfa, tym razem króla 
Słowian (Vinðakonungr). Poślubić miał ją Magnus, syn króla Mi­
kołaja228. Nie ulega wątpliwości, że owym Búrizláfem był książę 
Bolesław Krzywousty. O małżeństwie jego córki z duńskim króle­
wiczem, do czego doszło prawdopodobnie w  1128  roku, względ­
nie z  początkiem  1129  roku, informuje Saxo Gramatyk229. Co 

224  ÍF 35, s. 320.
225  Gesta Danorum, s. 1538.
226  P. Piętkowski, Biskupstwo pomorskie…, s. 84–85.
227  Gesta Danorum, s. 1536.
228  ÍF 35, s. 249.
229  Gesta Danorum, s. 918.



125

1. Tło historyczne

więcej, autor Gesta Danorum przedstawia nieco szerzej kontekst, 
w jakim owo małżeństwo, pieczętujące polsko-duński sojusz, zo­
stało zawarte. Przymierze to było skierowane przeciw cesarzowi 
Lotarowi z  Supplinburga, Knutowi Lordowi i  sprzymierzonemu 
z  nimi księciu zachodniopomorskiemu Warcisławowi230. Po­
dobnie jak w  przypadku synów Bogusława, Saxo Gramatyk nie 
podał imienia córki Bolesława Krzywoustego. Zrobił to dopie­
ro autor Sagi o  potomkach Knuta. Kazimierz Jasiński wysunął 
przypuszczenie, że XIII-wieczny kronikarz Alberyk z  Trzech 
Fontan, podając informacje o  krewnych duńskiej królowej Zofii, 
żony Waldemara  I, i  wymieniając między innymi imię jej matki 
(Ríkiza), mógł oprzeć się na treści bulli papieskiej, potwierdza­
jącej dyspensę na ślub króla Danii z  Zofią231. Trudno nawet spe­
kulować na temat rozeznania autora sagi w  twórczości mnicha 
Alberyka. Natomiast warto pamiętać, że informacje o  imieniu 
małżonki królewicza Magnusa, a  córki Bolesława Krzywouste­
go mógł on zaczerpnąć na duńskim dworze, i  to niekoniecznie 
z  lektury papieskiej bulli, lecz przede wszystkim z  wciąż ży­
wej pamięci o  córce króla Waldemara  I  i  Zofii  – Ríkizie, która 
po śmierci męża, króla Szwecji Eryka  X, w  1216  roku powróci­
ła do Danii i  do swojej śmierci w  maju  1220  roku przebywała  
w Ringsted232. 

Nie sposób nie zwrócić uwagi, że w Sadze o potomkach Knuta 
przywołano trzech słowiańskich władców, którzy występują pod 
tym samym imieniem – Búrizláfr (Búrizleifr). Są to:

230  J. Morawiec, Sojusz z Danią w pomorskich planach Bolesława Krzywo-
ustego, „Przegląd Zachodniopomorski” 2017, t. 2, s. 203.

231  K. Jasiński, Rodowód pierwszych Piastów, PTPN, Poznań 2004, s. 212.
232  Jedna z  córek Rychezy i  Eryka, Marianna, była pierwszą żoną księ­

cia zachodniopomorskiego Barnima  I. Zob.  M.  Freza-Olczyk, Stepmother and 
Stepson: Duchess Matilda in the Power Struggle after the Death of her Hus-
band Barnim I, the Duke of Pomerania, „Studia z Dziejów Średniowiecza” 2019,  
t. 23, s. 83–99.



126

Wstęp

•• król słowiański (Vinðakonungr) Búrizláfr, znany przede 
wszystkim z legendy o Jómsborgu, najczęściej identyfikowany 
z Mieszkiem I i/lub Bolesławem Chrobrym;

•• król słowiański (Vinðakonungr) Búrizláfr, książę Bolesław 
Krzywousty;

•• książę (hertogi) Búrizláfr, książę zachodniopomorski Bogu­
sław I.
Pierwsi dwaj wzmiankowani są zdawkowo i marginalnie, jako 

teściowie duńskich władców, odpowiednio: Swena Widłobrode­
go i  Magnusa Silnego233. Trzeci z  kolei jest jednym z  bohaterów 
duńsko-słowiańskich zmagań, a  jego hołd i śmierć wieńczą całą 
sagę. Pierwszy z  Búrizláfów to władca dobrze znany w  średnio­
wiecznej tradycji skandynawskiej. Teść Olafa Tryggvasona (i jego 
sojusznik), Swena Widłobrodego oraz  jarla Jomsborga Sigvaldie­
go Strút-Haraldssona. To na ziemiach jemu podległych powstał 
Jomsborg. Postać ta zapamiętana jest w  sagach z  jednej strony 
jako potężny król Słowian, z  drugiej  – poganin i  starzec. Drugi 
i trzeci z Búrizláfów to postacie nieznane innym autorom sag, nie 
ma więc wątpliwości, że do opowieści o potomkach Knuta trafiły 
za pośrednictwem tradycji duńskiej, przede wszystkim Gesta Da-
norum. Zastanawiać może użycie tego samego imienia dla trzech 
słowiańskich władców. Dziwi to tym bardziej, że Saxo Gramatyk 
stosuje w  swoim dziele zlatynizowane formy ich oryginalnych 
imion (Bolisclauus, Bugisclauus). Wytłumaczeniem tego stanu 
rzeczy może być fakt, że mamy do czynienia z  przejawem  – nie 
jedynym w  całej sadze  – adaptacji dziejów Danii na potrzeby is­
landzkiego odbiorcy. W  tym kontekście łatwiej, jak się wydaje, 
zrozumieć, dlaczego obaj książęta, polski Bolesław i  pomorski 
Bogusław, nazwani zostali mianem Búrizláfr. Nie dość, że była to 
forma o  wiele łatwiejsza do przyswojenia dla islandzkiego ucha, 
to przede wszystkim krajanie autora sagi raczej dobrze kojarzy­

233  ÍF 35, s. 97, 249. 



127

1. Tło historyczne

li postać o  takim imieniu, która przewijała się w  narracjach po­
szczególnych sag. To Búrizláfr, który jest przede wszystkim ojcem 
trzech córek. Te zaś są bardzo atrakcyjnymi partiami i  bez prob­
lemu znajdują mężów wśród znanych (nie zawsze wybitnych) 
postaci świata skandynawskiego. To z  kolei pozwala założyć, że 
autor sagi, chcąc lepiej wyjaśnić charakter marginalnego udziału 
słowiańskiego teścia Magnúsa w sadze, nie tylko nadaje mu inne 
imię, lecz także nazywa go królem Słowian, co w  żaden sposób 
nie pasuje do historycznego wymiaru rządów i  życia Bolesława 
Krzywoustego. Z  kolei w  przypadku pomorskiego księcia Bogu­
sława to nowe imię, zdaje się, lepiej oddawało aspekty jego bez­
radności i  uległości wobec władców Danii. Warto bowiem przy­
pomnieć, że Búrizláfr to imię władcy, który uległ zbrojnej presji 
Pálna-Tókiego i oddał mu w posiadanie Jom, część swoich włości, 
na których powstał Jomsborg. Ten sam Búrizláfr, jak się okaza­
ło, płacił władcom duńskim trybut, czego zaprzestał w  wyniku 
podstępu, a  nie otwartej konfrontacji ze Swenem Widłobrodym. 
W końcu ów Búrizláfr nie dość, że był stary, to jeszcze był poga­
ninem, dlatego siostra Swena Þyri za żadne skarby nie chciała 
zostać jego żoną, mimo tego, że brat wyswatał ją ze słowiańskim 
władcą. Þyri nie tylko uciekła od swojego niedoszłego męża, lecz 
wymogła na swoim małżonku Olafie Tryggvasonie upomnienie 
się u Búrizláfa o majątek, który stanowił jej wiano. Ten pokornie 
zrealizował postulaty jej i  jej norweskiego małżonka. Innymi sło­
wy, wiele w profilu Búrizláfa cech, które autor sagi chciał uwypuk- 
lić w wizerunku pomorskiego księcia. 

Opisane zabiegi autora Sagi o potomkach Knuta każą pochylić 
się nad jeszcze jednym zagadnieniem – identyfikacją pierwszego 
z  Búrizláfów. Mimo że zaliczany jest on raczej do postaci legen­
darnych, w historiografii podejmowano próby jego identyfikacji – 
przede wszystkim z którymś z pierwszych Piastów: Mieszkiem  I   
i/lub Bolesławem Chrobrym. Usiłowania, by przypasować sło­
wiańskiego króla do któregoś z  wymienionych, kończyły się  



128

Wstęp

czasem sztucznym i  całkowicie nieuzasadnionym dzieleniem 
Búrizláfa na de facto dwie postaci, z  których jedna odpowia­
dała pierwszemu historycznemu władcy Polski, a  druga  – jego  
synowi.

Wydaje się, że takie zabiegi nie mają racji bytu. Na ostateczny 
wizerunek Búrizláfa mogły mieć wpływ także informacje o doko­
naniach Bolesława Krzywoustego, który na krótko dość mocno 
zaznaczył swoją pozycję w  rejonie ujścia Odry i  na Połabiu, co 
z  kolei doprowadziło do chwilowej współpracy polsko-duńskiej 
w  ujarzmianiu Pomorza234. Co więcej, z  punktu widzenia auto­
ra sagi nie istniał podział na postacie legendarne i  historyczne 
i  dotyczy to również trzech Búrizláfów. Nie można więc wyklu­
czyć, że inspiracja dotycząca profilu władcy, jego osiągnięć i  po­
rażek oraz wydarzeń, z którymi był kojarzony, biegła dwutorowo 
i  w  obie strony. Innymi słowy, wieści o  duńskich zmaganiach 
z  pomorskim Bogusławem mogły tak samo inspirować tradycję 
na temat ojca Geiry, Ástríðr i Gunnhildr, jak wiedza o Búrizláfie, 
królu Słowian, który porozumiał się z  Pálna-Tókim, mogła decy­
dować o  tym, jak autor sagi przedstawił zachodniopomorskiego 
księcia. Na to nakłada się zaś pamięć o  koligacjach rodzinnych 
dynastii Swena Úlfssona z Piastami w XII wieku, co mogło inspi­
rować rozwój legendy o Búrizláfie znanym z legendy o Jomsborgu. 
To może też tłumaczyć, dlaczego autor Sagi o potomkach Knuta 
nie uznał za stosowne wytłumaczyć powodów, dla których Mag­
nus Silny poślubił Ríkizę. Trudno przyjąć, że ich nie znał, wszak 
Saxo Gramatyk poświęcił sporo miejsca polsko-duńskim działa­
niom na Pomorzu przeciw księciu Warcisławowi235. Wydaje się, 
że powód takiego stanu rzeczy jest zgoła inny. Najpewniej autor 
sagi uznał, że odbiorcy jego dzieła doskonale kojarzą historię 
króla Słowian Búrizláfa, a ta w zupełności wystarczy za wyjaśnie­

234  J. Morawiec, Wolin…, s. 128.
235  Gesta Danorum, s. 918–920.



129

1. Tło historyczne

nie nie tylko tego, dlaczego kolejny duński władca poślubił Sło­
wiankę, lecz także tego, czym to skutkowało.

Saga o potomkach Knuta zdaje się także sporo wnosić do dys­
kusji na temat identyfikacji miejsca znanego jako Jomsborg. Tekst 
dowodzi, że w  średniowiecznej Skandynawii miano to odnosiło 
się do dwóch różnych miejsc, funkcjonujących w  odmiennych 
wymiarach: literackim i  historycznym. Miejsca te mimo to były 
ze sobą w  szczególny sposób powiązane: twierdza, której zało­
życielem miał być jarl Pálna-Tóki, lider zbrojnej drużyny znanej 
jako Jomswikingowie, oraz miasto położone nad rzeką Dziwną, 
to samo, które zdaniem Adama z  Bremy w  latach  70.  XI  wieku 
miało być największym miastem Słowiańszczyzny236. 

Kwestia identyfikacji Jomsborga stanowiła przedmiot dociekań, 
analiz i sporów badawczych przynajmniej od końca XVIII wieku237. 
Stan badań w  tej kwestii obejmował wiele, często skrajnych i  wy­
kluczających się nawzajem poglądów i  propozycji, niejednokrot­
nie przesiąkniętych ideologicznie i politycznie. Byli więc zarówno 
tacy, którzy twierdzili, że Jomsborg należy łączyć jednoznacznie 
z Wolinem, jak i zwolennicy ulokowania go na przykład na Uzna­
mie. Postulowano, że Jomsborg został założony około  980  roku 
przez Haralda Sinozębego i  Styrbjǫrna jako efekt podbojów na 
słowiańskich wybrzeżach. Duńczycy mieli porzucić swoją twier­
dzę w 1034 roku, a na jej miejscu Pomorzanie mieli zbudować Wo­
lin. Dowodzono też, że Harald Sinozęby zbudował Jomsborg na 
miejscu Wolina, tego, który według Adama z  Bremy słynął z  goś­
cinności. Twierdza miała być zarządzana przez Sigwalda i  zwią­
zana z  Burysławem identyfikowanym z  Chrobrym. W  literaturze  

236  ÍF 35, s. 93, 129, 308.
237  Gruntownego przeglądu badań w  tym zakresie dokonali B.M.  Sta­

nisławski, Jómswikingowie z  Wolina-Jómsborga, Instytut Archeologii i  Etno­
logii  PAN, Warszawa  2013, s.  63–80; P.  Migdalski, Słowiańszczyzna północno-

-zachodnia w historiografii polskiej, niemieckiej i duńskiej, Templum, Wodzisław 
Śląski 2019.



130

Wstęp

przedmiotu pojawiły się też poglądy, które sugerowały, że Wolin 
i  Jomsborg stanowiły dwa odrębne ośrodki: pierwszy o funkcjach 
militarnych, drugi – handlowych, ale zlokalizowane obok siebie. 

Wydaje się, że lektura Sagi o  potomkach Knuta stanowi po­
średni, ale silny dowód na to, że legenda o Jomsborgu mogła się 
zrodzić między innymi dlatego, że miasto nad rzeką Dziwną mia­
ło silne i wielorakie powiązania z Północą. I to zarówno w okresie 
swojej świetności (X–XI wiek), jak i w czasie, gdy z  jednej strony 
o  jego randze decydowały inne czynniki (siedziba księcia, sie­
dziba biskupa), a  z  drugiej  – na Północy rozpoczynał się proces 
spisywania miejscowej tradycji, w której to miejsce i ludzie z nim 
związani odgrywali doniosłą rolę (XII wiek). 

2. Saga o potomkach Knuta

2.1. Dyskusja nad powstaniem sagi

2.1.1. Tytuł
Tytuł Knýtlinga saga pojawia się w  rękopisie AM  18  fol. Manu­
skrypt ten jest papierową kopią niezachowanego średniowiecz­
nego kodeksu pergaminowego zwanego Codex Academicus (da­
towanego na ok.  1300  r.). Codex Academicus uległ zniszczeniu 
podczas pożaru Kopenhagi w 1728 roku wraz ze znaczną częścią 
zbiorów rękopiśmiennych Árniego Magnússona, obejmujących 
średniowieczne manuskrypty islandzkie. Jego papierową kopię 
(AM 18 fol.) wykonał sam Árni Magnússon około 1690–1710 roku. 
W  nagłówku na pierwszej stronie tekstu sagi (folio  1  recto) poja­
wia się tytuł Æfi Danakonunga, vulgo Knytlingasaga  – „Żywoty 
królów Duńczyków, powszechnie znane jako opowieść o  potom­
kach Knúta”238. Tytuł Knýtlinga saga, niepoświadczony w innych 

238  K.  Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske håndskriftsamling, 
haef. 1, Gyldendalske boghandel, København 1888, s. 12–13.



131

2. Saga o potomkach Knuta

rękopisach lub tekstach średniowiecznych, prawdopodobnie nie 
był oryginalny. Na podstawie tego, przy użyciu jakich tytułów au­
tor sagi sam odnosił się do innych sag królewskich (Aevi Nóregs 
konunga, sögur Nóregs konunga), tytuł Æfi Danakonunga można 
uważać z większą dozą pewności za tytuł średniowieczny.

2.1.2. Czas i miejsce spisania sagi
Saga napisana została nie wcześniej niż w połowie XIII wieku, nie 
później niż pod koniec tego stulecia. Za spisaniem jej najpóźniej 
pod koniec drugiej połowy  XIII  wieku przemawia datacja zacho­
wanych manuskryptów. Najstarsze z  nich, niestety we fragmen­
tach, datowane są na przełom  wieku  XIII i  XIV: AM  20  b  I  fol. 
(ok. 1290–1310 r.) oraz AM 20 b II fol. (ok. 1300–1325 r.). Krytyka 
tekstu rękopisów wskazuje na wcześniejsze powstanie tekstu sagi 
(niż datacja samych rękopisów). Różnice między zachowanymi 
manuskryptami, szczególnie zaś błędy znaczące, świadczą bo­
wiem o tym, że nie mogły one być kopiami tego samego rękopisu, 
lecz przynajmniej dwóch różnych, które się nie zachowały. 

Za tym, że saga napisana została najwcześniej w  pierwszej 
połowie  XIII  wieku, przemawia jej treść. Opowiada o  trzech stu­
leciach rządów w  Danii królów pochodzących z  dynastii Jelling 
i  Estrydsenidów. Rozpoczyna się ona od Haralda Gormssona 
(zm. 988 r.) i kończy na Knucie VI, synu Waldemara I (1182–1202), 
oraz  pierwszych latach jego panowania. Ostatnie wymienione 
w  części narracyjnej sagi wydarzenia historyczne  – śmierć księ­
cia pomorskiego Bogusława  I  oraz ustanowienie przez Duńczy­
ków władzy opiekuńczej nad małoletnimi książętami w  Księ­
stwie Pomorskim  – datuje się odpowiednio na rok  1187  i  1189 
(rozdz.  CXXX). Saga kończy się w  tym miejscu najprawdopo­
dobniej dlatego, że główny tekst źródłowy, który jej autor wy­
korzystał w  rozdziałach  XCIX–CXXX, to kronika Saxo Gramaty­
ka – Gesta Danorum, księgi XIV–XVI – która kończy się na tych  
właśnie wydarzeniach.



132

Wstęp

Śmierć księcia Bogusława  I  nie jest jednak ostatnim wyda­
rzeniem historycznym, które opisał autor sagi. W  krótkim wy­
wodzie potomków Waldemara Wielkiego (rozdz.  CXXVII) wspo­
mniani są jego synowie, Knut  VI (zm.  1202  r.) i  Waldemar  II 
Zwycięski (zm.  1241  r.), oraz córki, Ingeborga (zm.  1236  r.) i  Ri­
kiza (zm.  1220  r.). Ten sam wywód zawiera informację o  ślubie 
zawartym w  1251  roku przez króla Norwegii Hákona Młodego 
(ungi) z  Rikizą Birgisdóttir, córką szwedzkiego jarla Birgira i  In­
geborgi (córki króla Szwecji Eryka  X Knutssona i  Rychezy, która 
była z kolei córką króla Danii Waldemara I Wielkiego). Autor sagi 
nie wspomniał jednak o  ważniejszym ślubie, który kilka lat póź­
niej (w  1261  r.) zawarła duńska księżniczka Ingiborg Eiríksdóttir 
(córka króla Danii Eryka  IV Plovpenninga) z  królem Norwegii 
Magnusem Prawodawcą (Lagabætir). Jeśli wspomniany wywód 
genealogiczny nie jest późniejszą interpolacją do oryginalnego 
tekstu sagi, saga ta musiała zostać spisana po 1251 roku, a przed 
rokiem 1261. 

Innym wydarzeniem wskazującym na datację sagi na lata   
50.  XIII  wieku jest pobyt na dworze duńskim domniemanego 
autora sagi – Olafa Þórðarsona (wspomniany w rozdz.  CXXVII) – 
i  rok jego śmierci. Olaf Þórðarson przebywał na dworze króla  
Waldemara  II Zwycięskiego zimą  1240–1241  roku, a  zmarł 
w  roku  1259. Jako stały bywalec na norweskim dworze, jeden 
z  nadwornych skaldów władców norweskich, Olaf wiedział- 
by o  ślubie króla Magnusa Prawodawcy z  duńską księżniczką 
i nie omieszkałby o tym wspomnieć w sadze.

Taką datację wspierają również relacje intertekstualne, źród­
ła literackie, z których autor czerpał, a nawet cytował dosłownie. 
Spośród dzieł powstałych najpóźniej autor ujawnił znajomość 
twórczości Snorriego Sturlusona (zm. 1241 r.), w tym Heimskrin-
gli, datowanej w  przybliżeniu na lata  1230–1235  (kwestia rela­
cji intertekstualnych została szerzej omówiona w  podrozdziale 
o źródłach pisanych).



133

2. Saga o potomkach Knuta

Knýtlinga saga spisana została prawdopodobnie na Islandii. 
Świadczą o tym zachowane rękopisy, okoliczności pozyskania ich 
przez Árniego Magnússona, zastosowane w nich pismo (islandzka 
tekstura gotycka) oraz ortografia języka staroislandzkiego, w któ­
rym spisano sagę w  tych rękopisach, mianowicie brak wyrazów 
staronorweskich i  staroduńskich (więcej zob.  w  podrozdziale 
o  rękopisach). Wskazuje na to również sam tekst  – autor sagi za­
kładał niewiedzę czytelnika o Danii, objaśniając wiele szczegółów 
geograficznych i politycznych, które dla Duńczyków musiały być 
oczywiste (np. rozdz. XXVIII: zgodnie ze zwyczajem w Viborgu od­
bywał się wiec, na którym Duńczycy wybierali króla; rozdz. XLVI: 
Sævarendir znajduje się nad Limafjǫrðem; rozdz. CXX: Reingowie 
to mieszkańcy wyspy Re w Vinðlandzie)239. Na spisanie Knýtlinga 
sagi na Islandii wskazuje także islandzkie pochodzenie i  kariera 
literacka domniemanego jej autora – Olafa Þórðarsona. 

2.1.3. Autor – Olaf Þórðarson
Według Sigurða Nordala i  Petera Hallberga to właśnie Olaf 
Þórðarson był autorem Sagi o potomkach Knuta240. Na jego autor­
stwo wskazuje sama saga, odnotowująca pobyt Olafa na dworze 
duńskim. Jego obecność tam potwierdzają również inne źródła 
islandzkie, w tym dzieła jego samego. Ujawnił w nich wiedzę zdo­
bytą w Danii i odwoływał się do królów duńskich. Na autorstwo 
Olafa wskazuje również jego formacja intelektualna: był on praw­
dopodobnie duchownym, latynistą i  skaldem, o  czym świadczy 

239  T.N.  Džakson, Avtor iego tekst (na materiale drevneislandskoj 
«Sagi o  Knûtlingah»), „Vestnik RGGU”. Seriâ „Literaturovedenie. Âzykoznanie 
Kul’turologiâ” 2021, no. 1, s. 51.

240  Sigurður Nordal, Sagalitteraturen, w:  Litteraturhistoria. Norge och 
Island, udg.  Sigurður Nordal, Albert Bonniers Förlag, Stockholm  1953, s.  226; 
P.  Hallberg, Ólafr Þórdarson Hvítaskáld, Knýtlinga saga och Laxdaelasaga: ett 
Försök till språklig författarbestämning, Heimspekideild Háskóla İslands og  
Bókaútgáfa Menningarjóđs, Reykjavík 1963.



134

Wstęp

tekst sagi, odzwierciedlający jego umysłowość i zainteresowania, 
między innymi Biblią, łaciną i poezją skaldyczną. Datowanie sagi, 
oparte na podstawie samego tekstu i jego rękopisów, również wy­
kazuje korelację z przebiegiem kariery literackiej Olafa. 

O Olafie Þórðarsonie wiemy wiele, ponieważ jest jednym z bo­
haterów sag współczesnych (samtíðarsögur) opowiadających 
o  wydarzeniach, które działy się na Islandii w  czasach, kiedy je 
spisywano, czyli w  XII–XIII  wieku241. Olaf pojawia się w  wielu 
z nich: Íslendinga saga, Þórðar saga kakala, Þorgils saga skarða, 
Arons saga Hjörleifssonar. Wchodzą one w  skład kompilacji sag 
poświęconych czasom Sturlungów (isl. Sturlungaöld ), a zatytuło­
wanej Sturlunga saga. O Olafie Þórðarsonie wspominają również 
sagi królewskie o współczesnych mu władcach skandynawskich: 
Hákonar saga Hákonarsonar, której autorem był jego brat, Sturla 
Þórðarson, a także sama Knýtlinga saga242. 

Olaf Þórðarson urodził się między 1210 a 1212 rokiem w gospo­
darstwie Bjarnarhöfn, położonym na zachód od współczesnego 
miasteczka Stykkishólmur na półwyspie Snæfellsnes, nad brze­
giem zatoki Breiðafjörður. Należał do rodu Sturlungów, posiada­
czy ziemskich i  przywódców politycznych (hǫfðingi ) z  zachodu 

241  D.M.  Skrzypek, Sagi współczesne, w:  Sagi islandzkie. Zarys dziejów 
literatury staronordyckiej, red.  J.  Morawiec, Ł.  Neubauer, Wydawnictwo Nauko­
we PWN, Warszawa 2015, s. 100–118.

242  O życiu i  twórczości Óláfa Þórðarsona zob. Páll Eggert Ólason, Íslenz-
kar æviskrár frá landnámstímum til ársloka 1940, bd. 4, Hið Íslenzka Bókmenn­
tafélag, Reykjavík  1951, s.  89, hasło: Óláfr Þórðarson; Gísli Sigurðsson, The Me-
dieval Icelandic Saga and Oral Tradition: A Discourse on Method, transl. N. Jones, 
Milman Parry Collection of Oral Literature, Harvard University Press, Cambridge, 
MA, 2004, s.  93–114; Óláfr Þórðarson Hvítaskáld, Dritte Grammatische Ab-
handlung (der isländische Text nach den Handschriften AM  748  I  4° und Codex 
Wormianus), Hrsg. T. Krömmelbein, Novus Forlag, Oslo 1998, s. 9–10; SPMA  III, 
s.  301; Guðrun Nordal, Tools of Literacy. The Role of Skaldic Verse in Icelandic 
Textual Culture of the Twelfth and Thirteenth Centuries, University of Toronto 
Press, Toronto 2001, s. 181–184.



135

2. Saga o potomkach Knuta

Islandii, mających prawo do sprawowania przywództwa w  swo­
im regionie  – tzw.  goðorð. Jego ojcem był Þórðr Sturluson, przy­
wódca polityczny (hǫfðingi oraz goði ) na półwyspie Snæfellsnes, 
a  matką była Þóra, konkubina Þórða243. Choć najstarszym sy­
nem i  dziedzicem Þórða Sturlusona był Bödvar (syn z  jego dru­
giego małżeństwa z  Guðrún Bjarnadóttir), Olaf odziedziczył 
część rodzinnego majątku po śmierci ojca w  1237  roku, a  także 
jego wpływy polityczne, które pozwoliły mu potem zdobyć naj­
wyższe urzędy w  Islandii244. Dwukrotnie był głosicielem prawa 
(lǫgsǫgumaðr ) na islandzkim wiecu generalnym (Alþingi )245: w la­
tach 1248–1250 i ponownie w 1252 roku.

Miał dobre relacje rodzinne ze swoim stryjem – Snorrim Stur­
lusonem (1179–1241). Już jako nastolatek brał udział w  ucztach 
w  gospodarstwie w  Reykjaholt. Według Sagi o  Islandczykach  
był u  Snorriego na uroczystej uczcie w  czasie święta Jól, zimą   
1226  roku246. W  1236  roku przeprowadził się nawet z  gospodar
stwa w  Hvammur bliżej stryja, do regionu Mýrar, na gospo­
darstwo w  Borg247. To u  stryja, u  którego przebywał przez długi 
czas, Olaf Þórðarson wraz ze swoim bratem Sturlą odebrał edu­
kację. To, że bratankowie Snorriego wychowali się i wykształcili 
w jego domu, spowodowało, że obrali tę samą ścieżkę kariery co 
ich stryj. Wszyscy trzej byli literatami, autorami sag islandzkich, 
nadwornymi skaldami władców skandynawskich, a  także poli­
tykami i  głosicielami prawa (lǫgsǫgumaðr) na islandzkim wiecu 
generalnym. Snorri był autorem Heimskringli, Eddy prozaicznej 
i, być może, Sagi o  Egilu248. Sturla  (1214–1284) był autorem Sagi 

243  Ættartölur, rozdz. 2, w: Sturlunga saga I, s. 52.
244  Íslendinga saga, rozdz. 120, w: Sturlunga saga I, s. 401.
245  Na temat ustroju średniowiecznej Islandii zob. J. Byock, Viking Age Ice-

land, Penguin Books, London 2001, s. 170–184.
246  Íslendinga saga, rozdz. 60, w: Sturlunga saga I, s. 315.
247  Íslendinga saga, rozdz. 115, w: Sturlunga saga I, s. 397.
248  Więcej o Snorrim Sturlusonie zob. Heimskringla Wstęp.



136

Wstęp

o  Islandczykach, Sagi o  Hákonie Hákonarsonie oraz niezacho­
wanej Sagi o  Magnusie Prawodawcy, a  także jednej z  zachowa­
nych wersji Księgi o Zasiedleniu Islandii (Landnámabók), zwanej 
Sturlubók (Księga Sturli)249. Być może dlatego, że to starszy brat 
Olafa i  Sturli  – Bǫðvarr  – miał przejąć po ojcu majątek ziemski 
oraz goðorð i związane z nim zasoby ludzkie, jego młodsi bracia 
przeznaczeni zostali do kariery duchownej, prawniczej albo poe­
tyckiej i z tego powodu odebrali dobre wykształcenie (nie wiemy 
nic o  wykształceniu Bǫðvara ani też o  jakiejkolwiek aktywności 
intelektualnej w jego dorosłym życiu).

Olaf Þórðarson szybko został wciągnięty w  politykę prowa­
dzoną przez ród Sturlungów, a  także w  ich wewnętrzne rodzin­
ne spory o  ziemie i  wpływy polityczne, zwłaszcza o  władzę wo­
dza w  zachodniej Islandii  – tzw.  Snorrunga goðorð, która była 
dziedziczona w  rodzie Sturlungów. Latem  1227  roku kuzyn Ola­
fa, Sturla Sigvatsson, dokonał zajazdu na jego rodzinne gospo­
darstwo w  Hvammur. Olaf brał wtedy udział w  zawarciu tym­
czasowej ugody (grið) między swoim ojcem Þórðem i  kuzynem 
Sturlą250. Po  1234  roku wraz z  ojcem i  bratem był przez kilka lat 
w  konflikcie z  nieposłusznym synem Snorriego  – Órœkja, który 
spierał się nawet ze swoim ojcem. Krewni łupili nawzajem swoje 
włości, stada owiec i  koni, zabijali swoich ludzi, dokonywali za­
jazdów na swoje gospodarstwa251.

Podczas rodzinnego konfliktu między Sturlungami, Snorrim 
oraz jego bratem Sigvatem Sturlusonem i  jego synem Sturlą 
Sigvatssonem Olaf Þórðarson stanął po stronie Snorriego i  wal­
czył w  jego przybocznej drużynie252. Zaraz po Wielkiej Nocy, 

249  Sturla Þórðarson. Skald, Chieftain and Lawman, eds.  Jón Viđar Si­
gurđsson, Sverrir Jakobsson, Brill, Leiden 2017.

250  Íslendinga saga, rozdz. 61, w: Sturlunga saga I, s. 316. 
251  Íslendinga saga, rozdz.  101–103, 106–108, 110, w:  Sturlunga saga  I, 

s. 376–379, 382–386, 388.
252  Íslendinga saga, rozdz. 65, w: Sturlunga saga I, s. 320.



137

2. Saga o potomkach Knuta

28 kwietnia 1237 roku, Olaf walczył pod Bær (Bœjarbardagi) w re­
gionie Borgarfjörður253. W  bitwie tej starli się Sturla Sigvatsson 
oraz Þorleifr Þórðarson (sojusznik i  kuzyn Snorriego). Þorleifr 
poniósł klęskę i jego ludzie, w tym Olaf oraz sam Snorri (choć nie 
walczył w tej bitwie), musieli uciekać z Islandii254.

W  sagach islandzkich ważnym etapem w  życiu Islandczy­
ków w średniowieczu były podróże zagraniczne, zwane útanferð, 
zwłaszcza do Skandynawii lub do Brytanii. Kto nigdy nie opuś­
cił Islandii, żeby zobaczyć świat, i  siedział w  domu (heimr), le­
niąc się przy palenisku i  bawiąc się węgielkami (kolbítr), uzna­
wany był za głupca (heimskr)255. Olaf udał się na swój pierwszy 
útanferð w wieku dwudziestu kilku lat. W 1237 roku wraz ze swo­
im stryjem Snorrim odbył podróż do Skandynawii, rozpoczyna­
jąc karierę dworskiego skalda. Zatrzymał się najpierw w Niðaróss 
na dworze jarla Skúlego Bárðarsona, z  którym wraz ze Snorrim 
związali się politycznie w  tamtym czasie256. W  1239  roku udał 
się do króla Szwecji Eryka Eiríksona, aby wygłosić dla niego 
poemat pochwalny. W  1240  roku wrócił do Niðaróss i  stał się 
człowiekiem króla Hákona Hákonarsona. W  jednym z  poema­
tów  – Hrynhenda  – opiewał urodzaj (podwójne zbiory) panu­
jący wówczas pod rządami króla257. Trwający konflikt o  wła­
dzę w  Norwegii między królem Hákonem i  jarlem Skúlim 
zmuszał przybywających do Norwegii Islandczyków do stanięcia  
po jednej ze stron.

253  Íslendinga saga, rozdz. 122–124, w: Sturlunga saga I, s. 403–406.
254  ÍF 31–32.
255  O  motywie literackim útanferð w  sagach islandzkich zob.  J.  Mora­

wiec, In a  Quest for a  Fame and Recognition  – on the Role of útanferð Motif in 
Medieval Icelandic Sagas of Warrior-Poets, „Quaestiones Medii Aevi Novae” 2017,  
vol. 22, s. 37–52.

256  ÍF  31–32, rozdz.  194; Íslendinga saga, rozdz.  126, 143, w:  Sturlunga 
saga I, s. 408, 444.

257  ÍF 31–32, rozdz. 25.



138

Wstęp

Po bitwie pod Oslo, która rozegrała się w  1240  roku między 
królem Hákonem a jarlem Skúlim i zakończyła zwycięstwem kró­
la, Olaf udał się do Danii, gdzie zimą 1240–1241 roku przebywał 
na dworze króla Waldemara II Zwycięskiego. Pobyt Olafa na dwo­
rze duńskim potwierdza Þorgils saga skarða: „Óláfr, jego stryj, 
był w Danii u króla Waldemara i okazano mu tam wielkie hono­
ry” („Óláfr, föðurbróðir hans, hafði verit í Danmörk með Valdimar 
konungi og fengit af honum mikinn sóma”258 ). Według sagi tymi 
słowami chwalono Olafa, kiedy na dworze norweskim u  króla 
Hákona Starego przedstawiany był Þorgils skarði Boǫðvarsson, 
bratanek Olafa, sugerując, że wdał się on w  stryja i  że z  niego 
też coś będzie, proszono więc, aby król zgodził się na przyjęcie 
go do swojej świty. W  samej Sadze o  potomkach Knuta czytamy, 
że Olaf podczas pobytu na dworze króla Waldemara cieszył się 
jego łaskami, rozmawiał z  nim o  historii i  „zaczerpnął od niego 
wielką wiedzę, ponieważ miał on wiele wspaniałych opowieści 
do opowiedzenia” („nam at honum marga frœði, ok hafði hann 
margar ágætligar frásagnir frá honum”, rozdz. CXXVII). Być może 
tymi słowami to Olaf Þórðarson podpisuje się w sadze o Knýtlin­
gach jako jej autor259. W  Skáldatal zaś czytamy, że Olaf był jed­
nym ze skaldów, który układał wiersze pochwalne dla króla Da­
nii Waldemara Zwycięskiego. Do króla Waldemara Zwycięskiego 
Olaf sam odwołuje się w Trzecim traktacie gramatycznym (cz. II, 
Málskrúðsfræði ) jako do znawcy pisma runicznego: „þæssa stafi 
ok þeirra merkingar compileraði minn herra valdimarr konvngr 
með skiotv orðtæki a þæssa lvnd”260. W tym samym traktacie Olaf 

258  Þorgils saga skarða, rozdz. 4, w: Sturlunga saga II, s. 111.
259  T.N. Džakson, Avtor iego tekst…, s. 45–46.
260  Óláfr Þórðarson Hvítaskáld, Dritte Grammatische Abhandlung…, 

s.  64–65; Katrín Axelsdóttir, All the King’s Runes, „Futhark International 
Journal of Runic Studies”  2018–2019, vol.  9–10, s.  231–260; F.D.  Raschel­
la, Óláfr Þórðarson and the ‘Norse Alphabet’: A  Thirteenth-Century Icelandic 
Grammarian’s Account of Runic Writing, „NOWELE. North-Western European 



139

2. Saga o potomkach Knuta

odwołuje się do języka duńskiego i niemieckiego, które mógł po­
znać podczas pobytu w Danii261.

W Danii Olaf Þórðarson mógł korzystać z duńskich archiwów, 
archiwum arcybiskupiego w Lund i archiwum królewskiego, któ­
re około  1158  roku wraz z  kancelarią Waldemar Wielki ustano­
wił na swoim dworze262. Mógł tam uzyskać dostęp do „uczonych 
ksiąg duńskich” (fróðum dönskum bókum), do których odnosi się 
rozdział  CV Sagi o  potomkach Knuta, czyli do łacińskich kronik 
i roczników spisanych w Danii. 

Lars Kjær zwraca uwagę na to, że spisanie sagi o Knýtlingach 
przypadło na czasy sprzyjającego klimatu intelektualnego na 
duńskim dworze. Ówcześni władcy duńscy, Waldemar Wielki 
i  Waldemar Zwycięski, sami zainteresowani przeszłością swo­
jej dynastii, wspierali historyków badających przeszłość Danii: 
Saxo Gramatyka, autora Gesta Danorum, oraz Swena Aggese­
na, autora Brevis historia regum Dacie. Królowie robili również 
polityczny użytek z  historii Danii, używając jej jako argumen­
tów na poparcie swoich pretensji do panowania nad Słowiań­
szczyzną i  Anglią. Waldemar Zwycięski walczył o  utrzymanie 
duńskiego panowania nad Pomorzem i  przygotowywał inwazję 
na Anglię (w  latach  1240–1241), a  jednocześnie dzieła tworzone  

Language Evolution”  2016, vol.  69  (2), s.  155–190; T.  Wills, The Thirteenth-Cen-
tury Runic Revival in Denmark and Iceland, „NOWELE. North-Western European 
Language Evolution” 2016, vol. 69 (2), s. 114–129.

261  Óláfr Þórðarson Hvítaskáld, Dritte Grammatische Abhandlung…, s. 164.
262  Michael H.  Gelting uważa, że archiwum założono na dworze kró­

lewskim w  ramach reformy administracyjnej, którą przeprowadził około  1157–
1158 roku król Waldemar Wielki. Według M.H. Geltinga wyraźnie wskazuje na to 
kronika Saxo Gramatyka – Gesta Danorum. Saxo Gramatyk używa dokumentów 
do opisu historii Danii po 1158 roku. Księgi XIV–XVI, opowiadające o tym okresie, 
mają rocznikarski charakter (oparty na dokumentach) w  odróżnieniu od ksiąg 
wcześniejszych, dla których brakowało źródeł dokumentalnych. Zob.  M.H.  Gel­
ting, Saxo Grammaticus in the Archives, w: A Companion to Saxo Grammaticus…, 
s. 504–506.



140

Wstęp

na jego dworze podkreślały prawa Duńczyków do tych ziem. 
Zarówno duńskie kroniki łacińskie, jak i  sama Knýtlinga saga 
silnie akcentują prawa królów duńskich do Anglii i  zachodniej 
Słowiańszczyzny, opowiadając o  podbojach wcześniejszych 
królów Danii. Waldemar Zwycięski już w  pierwszych latach 
swojego panowania patronował, wraz z  biskupem Absalonem, 
pracom Saxo Gramatyka nad kroniką Gesta Danorum263. Być 
może z  tych samych pobudek król Waldemar aktywnie patro­
nował również pracom nad Sagą o  potomkach Knuta264. Dzięki 
łacinie o  jego ambicjach słyszano w  Europie Zachodniej, przede 
wszystkim w  Anglii, co wywoływało tam strach przed duńską 
inwazją (w  latach  1240–1241  i  wcześniej), dzięki islandzkiej sa­
dze zaś głośno zrobiło się o  władcach duńskich w  Skandynawii  
i na Islandii.

Po śmierci króla Waldemara (zm.  w  1241  r.) Olaf Þórðarson 
powrócił zapewne do Norwegii, a potem na Islandię. Nie znamy 
jednak daty rocznej jego powrotu na Islandię. Doszło do niego 
prawdopodobnie przed  1245  rokiem, skoro w  tym roku według 
Þorgils saga skarða jego krewni i  przyjaciele chwalili się na nor­
weskim dworze jego duńskimi wojażami (musiał zdążyć opowie­
dzieć o tym swoim krewnym). 

Głośno zrobiło się o  nim dopiero w  1248  roku, kiedy objął 
urząd mówcy prawa265. Sprawował go do roku 1250, kiedy urząd 
ten objął jego brat Sturla. Ponownie został obrany mówcą pra­
wa w 1252 roku, ale zrzekł się tego urzędu z powodu złego stanu  

263  L. Kjær, Remembering the Vikings in Thirteenth-Century England and 
Denmark, w:  Thirteenth Century England  XVII, eds.  A.M.  Spencer, C.  Watkins, 
Boydell, Woodbridge 2021, s. 15–17.

264  L.B.  Mortensen, A  Thirteenth-Century Reader of Saxo’s Gesta Da-
norum, w:  The Creation of Medieval Northern Europe: Christianisation, So-
cial Transformations, and Historiography: Essays in Honour of Sverre Bagge, 
ed. L. Melve, S. Sønnesyn, Dreyers forlag, Oslo 2012, s. 353.

265  Þórðar saga kakala, rozdz. 48, w: Sturlunga saga II, s. 85.



141

2. Saga o potomkach Knuta

zdrowia266. Podwójna rezygnacja ze sprawowania urzędu może 
być związana z jego chęcią wycofania się z życia publicznego i za­
jęcia się nauką, a  być może również spokojem swojej duszy (po 
powrocie na Islandię został wyświęcony na subdiakona).

Olaf mieszkał wtedy w gospodarstwie w Stafaholt w regionie 
Borgarfjörður, na zachodzie Islandii267. Tam po wycofaniu się 
z  życia publicznego założył szkołę dla duchownych, najpraw­
dopodobniej szkołę gramatyczną, gdzie nauczał elementów ła­
cińskiego trivium (co do tego, czego tam nauczał, wskazówkę 
stanowić może traktat gramatyczny jego autorstwa). W  Þorgils 
saga skarða czytamy, że pewien ksiądz, Þorsteinn tittlingr, pobie­
rał nauki w Stafaholt u Olafa Þórðarsona („hafði verit til kennslu 
í  Stafaholti með Óláfi Þórðarsyni, ok var hann kunningi Þorgils 
ok Sturlu ok allra vestanmanna”268 ). 

O wykształceniu i łacińskiej erudycji Olafa najlepiej świadczy 
Trzeci traktat gramatyczny, napisany przez niego w oparciu o ła­
cińskie traktaty gramatyczne: Institutiones grammaticae Pryscja­
na oraz Ars maior Donata.

W  kontekście formacji intelektualnej Olafa Þórðarsona oraz 
jego erudycji klasycznej i  biblijnej w  Sadze o  potomkach Knuta 
uwagę zwraca użycie pojedynczych latynizmów (odpowiednio 
odmienionych, np. w  rozdz.  CXXVI: pallium, legationem) oraz 
rzymskiego kalendarza (np.  w  rozdz.  XVIII: Idus Novembris, 
w  rozdz.  LXIII: VI.  Idus Iulii, w  rozdz.  CXXVII: II.  Nonas Maii), 
a  także aluzje do Pisma Świętego. Wyrazy łacińskie zachowane 
w sadze mogą być również pozostałościami tekstów źródłowych, 
które autor sagi adaptował do języka staroislandzkiego.

Olaf zmarł w roku 1259, w wieku około pięćdziesięciu lat.

266  Þorgils saga skarða, rozdz. 25, w: Sturlunga saga II, s. 149.
267  Þorgils saga skarða, rozdz.  13, 17, 18, w:  Sturlunga saga  II, s.  120–121, 

128–130, 133–135.
268  Þorgils saga skarða, rozdz. 49, w: Sturlunga saga II, s. 184.



142

Wstęp

2.1.4. Inne dzieła Olafa Þórðarsona

Poematy skaldyczne
Skáldatal wymienia licznych władców, dla których Olaf Þór- 
ðarson ułożył wiersze pochwalne: królów Norwegii Hákona 
Hákonarsona, jego syna Hákona Młodego, norweskich jarlów 
Skúlego Bárðarsona oraz Knuta Hákonarsona, króla Szwecji Ery­
ka Eiríkssona oraz króla Danii Waldemara Zwycięskiego.

Dzięki swojej poezji zdobył przydomek Biały Skald (hvíta-
skáld). Jemu współczesny był poeta Olaf svartaskáld Leggsson. 
Być może dla odróżnienia go od Olafa Białego Skalda nazywa­
no go Czarnym Skaldem (svartaskáld ). W  obydwu przypadkach 
przydomki odnosiły się do koloru włosów269.

Spośród jego poezji zachowały się wiersze pochwalne dla kró­
la Hákona Hákonarsona, cytowane w Sadze o Hákonie Hákonar-
sonie: poemat Hrynhenda z 1240 roku (składający się z dwunastu 
strof, opowiadający o jego panowaniu, konflikcie z jarlem Skúlim 
Bárðarsonem, który rościł sobie prawa do tronu norweskiego, 
oraz o bitwach stoczonych pod Låke i Oslo)270, jedna strofa z zagi­
nionego poematu dla Hákona Hákonarsona z 1225 roku (opiewa­
jąca wyprawę wojenną króla do Värmlandu w Szwecji)271, a także 
dwie pojedyncze strofy (lausavísur)272.

Zachowały się również dwie strofy z  poematu Árónsdrá- 
pa, który ułożył dla swojego przyjaciela Áróna Hjǫrleifssona273. 

269  W  sagach islandzkich przydomki tego typu są częste, np. rauði  – 
„rudy”, svarti  – „szatyn”, hvíti  – „blondyn”. O  Olafie Czarnym Skaldzie 

zob. G. Nordal, Tools of Literacy…, s. 180–181.
270  SPMA II, s. 658–670.
271  SPMA II, s. 657–658.
272  SPMA II, s. 670–672.
273  Óláfr Þórðarson hvítaskáld, Árónsdrápa, w: Den norsk-islandske skjal-

dedigtning, ved. Finnur Jónsson, Rosenkilde og Bagger, Copenhagen 1967, bd. AII, 
s. 97, bd. BII, s. 108–109.



143

2. Saga o potomkach Knuta

Árón (ok.  1200–1255) był wojownikiem i  stronnikiem biskupa 
Guðmunda Arasona, walczył w  jego wojsku przeciwko islandz­
kim wodzom wrogim biskupowi. Skazany na banicję, opuścił Is­
landię i  odbył pielgrzymkę do Jerozolimy, a  po powrocie został 
dworzaninem króla Hákona Hákonarsona w Norwegii274. 

Ocalały do naszych czasów dwie strofy ułożone w  metrum 
dróttkvætt, pochodzące z  wiersza pochwalnego (prawdopodob­
nie z gatunku poetyckiego drápa) dla świętego Tomasza Becketta 
z Canterbury275.

Znanych jest również dziewięć krótkich fragmentów jego 
wierszy (tzw. helmingar – półstrofy), które sam zacytował w swo­
im Trzecim traktacie gramatycznym jako przykłady zastosowa­
nia omawianych przez siebie figur retorycznych276. Być może 
skomponował je właśnie w  tym celu na podstawie tekstów ła­
cińskich, na których opierał się, pisząc traktat. Prawdopodobnie 
nie były one fragmentami większych kompozycji poetyckich  
jego autorstwa.

Wiemy, że skomponował również wiersz pochwalny o  Lang
afrjádagr  – łodzi wojennej jarla Skúlego, ale tekst ten się nie  
zachował.

Stworzył również poemat pochwalny (drápa) dla świętego 
biskupa Þorláka, ale jego tekst również nie jest znany. Ułożył 
go w  roku poprzedzającym ustanowienie święta św.  Þorláka, 
czyli Þorláksmessa, i  wygłosił w  katedrze w  Skálholt w  czasie 
Wielkiego Postu w  1237  roku. Święto św.  Þorláka ustanowio­
no w  1237  roku, a  obchodzone jest  20  lipca (dies translatonis) 
i 23 grudnia (Þorláksmessa)277.

274  Íslendinga saga, rozdz. 55, w: Sturlunga saga I, s. 308; Arons saga Hjör-
leifssonar, rozdz. 14, 15, w: Sturlunga saga II, s. 267, 270.

275  SPMA III, s. 301.
276  SPMA III, s. 302.
277  Íslendinga saga, rozdz. 121, w: Sturlunga saga I, s. 402.



144

Wstęp

Twórczość poetycka Olafa Þórðarsona i  jego znajomość poe­
zji islandzkich skaldów zgadza się z formacją intelektualną auto­
ra Sagi o potomkach Knuta. W sadze zastosowano prosimetrum, 
a  strofy skaldyczne są cytowane bardzo często. Zacytowano 
w  niej łącznie sześćdziesiąt strof pochodzących z  kilku różnych 
poematów. Co ciekawe, Eiríksdrápa, poemat pochwalny dla króla 
Danii Eryka Sveinssona autorstwa Markúsa Skeggjasona, cyto­
wany niemal w  całości w  Knýtlinga sadze, jest również przyto­
czony we fragmentach w Trzecim traktacie gramatycznym Olafa 
Þórðarsona (strofa 7)278.

Trzeci traktat gramatyczny 
Olaf Þórðarson jest autorem jednego z  czterech traktatów gra­
matycznych (málfræðiritgerðir) poświęconych językowi staro­
islandzkiemu. Napisano je między połową  wieku  XII a  poło­
wą  XIV  stulecia. Zachowały się w  XIV-wiecznym rękopisie 
AM  242  fol., znanym też jako Codex Wormianus (skompilowa­
no je w  tym manuskrypcie razem z  Eddą Snorriego Sturluso­
na  – poprzedzają drugą część jego traktatu o  sztuce poetyckiej 
skaldów  – Skáldskaparmál). Tytuły traktatów gramatycznych 
pochodzą od ich kolejności w tym manuskrypcie. Poświęcone są 
przede wszystkim ortografii i  fonetyce języka staroislandzkiego. 
Przedstawiają wersję alfabetu łacińskiego dostosowaną do języka 
staroislandzkiego i jego fonetyki, wymagającej przede wszystkim 
więcej znaków dla samogłosek (Pierwszy traktat gramatyczny 
oraz Drugi traktat gramatyczny). 

Olaf jest autorem Trzeciego traktatatu gramatycznego (na­
pisanego ok.  1250  r.). Dzieło to podzielone jest na dwie części. 
Pierwsza, zatytułowana Málfræðinnar grundvöllr, zawiera pod­
stawy gramatyki języka staroislandzkiego: fonetykę i  ortografię, 

278  Óláfr Þórðarson Hvítaskáld, Dritte Grammatische Abhandlung…, 
s. 218–219, 208–209.



145

2. Saga o potomkach Knuta

opis liter, głosek i  sylab, klasyfikację części mowy, a  także po­
równanie alfabetu łacińskiego z  pismem runicznym (futhark). 
Pierwsza część traktatu opiera się na Institutiones grammaticae 
Pryscjana (księgi I–II). Druga część to Málskrúðsfrœði. Ten staro­
islandzki termin jest tłumaczeniem łacińskiego terminu ars rhe-
torica, czyli sztuka wymowy. Część ta przedstawia pochodzące 
z  łacińskiej sztuki wymowy figury retoryczne, ale zilustrowane 
przykładami staroislandzkimi zaczerpniętymi z  poezji skaldów 
albo ułożonymi przez samego autora. Druga część traktatu jest 
również adaptacją źródeł łacińskich do języka staroislandzkiego: 
przede wszystkim Ars maior Donata (księga  III) oraz Doctrinale 
Alexandra de Villa Dei.

Skjǫldunga saga 
Skjǫldunga saga, spisana pod koniec  XII  wieku, opowiada o  le­
gendarnym duńskim rodzie królewskim zwanym Skjǫldungar 
(potomkowie Skjǫlda). Rozpoczyna się od legendarnego Skjǫlda, 
syna boga Odyna, a  kończy się na historycznym królu duńskim 
Gormie Starym (zm.  w  958  r.). Łączy więc w  sobie cechy sagi le­
gendarnej (fornaldarsaga) i  sagi królewskiej (konungasaga). Jed­
na z  późniejszych wersji sagi spisana została około  1250  roku 
przez Olafa Þórðarsona na podstawie wcześniejszej wersji autor­
stwa Pála Jónssona (1155–1211), biskupa Skálholt279.

Prawdopodobnie dlatego, że Skjǫldunga saga opowiada o po­
czątkach Danii i panowaniu dynastii Skjǫldungów aż do czasów 
Gorma Starego, Saga o potomkach Knuta rozpoczyna się dopiero 
od panowania Haralda Gormssona, syna Gorma Starego.

279  ÍF  35, s.  LXVI–LXX; P.  Acker, Fragments of Danish History (Skjöldun-
ga saga), „ANQ: A Quarterly Journal of Short Articles, Notes and Reviews” 2007, 
vol.  20  (3), s.  3–9; C.H.  Miller, Fragments of Danish History, „ANQ: A  Quarterly 
Journal of Short Articles, Notes and Reviews” 2007, vol. 20 (3), s. 9–22.



146

Wstęp

Laxdæla saga
Peter Hallberg uważał, że Olaf Þórðarson był również auto­
rem Laxdæla sagi (Sagi rodu z  Laxdalu)280. Spisana w  poło­
wie  XIII  wieku, Saga rodu z  Laxdalu opowiada o  pierwszych 
pokoleniach mieszkańców doliny rzeki Laxá, w  regionie Dalir 
na północnym zachodzie Islandii. Historia zaczyna się od Ke­
tila Płaskonosego, który ucieka z  Norwegii przed tyranią króla 
Haralda Pięknowłosego. Na Islandię docierają jednak dopiero 
jego synowie i  córka, Auðr djúpúðga, która osiedla się w  Dalir. 
Głównym wątkiem sagi jest romans Guðrún Ósvífrsdóttir z  Kjar­
tanem Ólafssonem i Bollim Þorleikssonem. Doprowadza on mię­
dzy rywalami do krwawej waśni i śmierci Kjartana z rąk Bollego  
oraz do wróżdy rodowej między ich rodzinami, a w konsekwen- 
cji – do zabójstwa Bollego281.

280  Autorstwo Sagi rodu z  Laxdalu przypisywane przez Petera Hall­
berga Olafowi Þórðarsonowi było długo dyskutowane: P.  Hallberg, Ólafr 
Þórðarson hvítaskáld…; idem, Ólafr Þórðarson hvítaskáld, Knýtlinga saga 
og Laxdæla saga: en motkritik, „Arkiv för nordisk filologi”  1965, vol.  80, 
s.  123–156; idem, Ja, Knýtlinga Saga und Laxdæla Saga sind Schöphungen ei-
nes Mannes, „Mediaeval Scandinavia”  1978–1979, vol.  11, s.  179–192; R.  Heller, 
Knýtlinga Saga und Laxdæla Saga: Schöphungen eines Mannes?, „Mediaeval 
Scandinavia”  1978–1979, vol.  11, s.  163–178; M.  Mundt, Sturla Þórdarson und 
die Laxdæla saga, Universitetsforlaget, Bergen  1969. W  ostatnich latach po­
jawiają się zdania, że autorem sagi była kobieta, zob.  H.  Kress, “Mjǫk mun þér 
samstaft þykkja”: um sagnahefð ok kvenlega reynslu í Laxdæla sögu, w:  Ko-
nur skrifa: til heiðurs Önnu Sigurðardóttur, út.  Valborg Bentsdóttir, Guðrún 
Gísladóttir, Svanlaug Baldursdóttir, Sögufélag, Reykjavík  1980, s.  97–109; 
L.  Auerbach, Female Experience and Authorial Intention in Laxdæla Saga, 

„Saga-Book”  1998–2001, vol.  25, s.  30–52; Ármann Jakobsson, Laxdæla Drea
ming: A  Saga Heroine Invents Her Own Life, „Leeds Studies in English”  2008,  
vol. 39, s. 33–51.

281  Saga ta jest dostępna w  polskim tłumaczeniu: Saga rodu z  Laxdalu, 
tłum. A. Załuska-Strömberg, Wydawnictwo Poznańskie, Poznań 1973.



147

2. Saga o potomkach Knuta

2.2. Styl kompozycji 

2.2.1. Struktura
Niemal powszechnie przyjmuje się, że autor Sagi o  potomkach 
Knuta posłużył się Heimskringlą jako wzorem w  budowaniu we­
wnętrznej struktury swojej opowieści. Zwraca się uwagę, że część 
sagi poświęcona Knutowi Świętemu odgrywała analogiczną rolę 
do tej, jaką Saga o  Olafie Świętym pełniła w  dziele Snorriego282. 
Nie kwestionując zasadności tych stwierdzeń, należy jednocześ­
nie podkreślić, że w przypadku Sagi o potomkach Knuta układ ten 
ma charakter umowny. W przeciwieństwie do Heimskringli, saga 
o duńskich władcach nie jest podzielona na osobne sagi. Przeciw­
nie, wydaje się, że od początku była tworzona jako dzieło kom­
pleksowo obejmujące władców Danii w  określonym przedziale 
czasowym. Z tego powodu strukturalnie bliżej jej do Fagrskinny. 

Niemniej można wyróżnić pewne momenty w jej narracji, któ­
re potencjalnie mogły pełnić funkcję punktów zwrotnych w dzie­
jach Danii. W  rozdziale  XXI odnotowana została śmierć Harde­
knuta, po której, jak podkreślił autor sagi, wygasła starożytna 
linia królów Danii („in forna ætt Danakonunga”), czyli dynastia 
Jelling. Jednocześnie w tym samym rozdziale, za pośrednictwem 
dokładnego wywodu genealogicznego, autor zgrabnie wyło­
żył związek starej dynastii z  nową, którą oczywiście uosabiał  
Swen Úlfsson283.

Kolejne ważne etapy w  dziejach Danii wyznaczały losy kró­
la Knuta Sveinssona. Rozdział  LVIII opisuje kulminacyjne mo­
menty rebelii przeciw władcy, który zostaje zamordowany przez 
Eyvinða Bobra w kościele w Odense284. Niemniej można odnieść 

282  A. Lassen, Indigenous and Latin Literature, w: The Routledge Research 
Companion to the Medieval Icelandic Sagas, eds.  Armann Jakobsson, Sverrir  
Jakobsson, Routledge, London–New York 2017, s. 79–80.

283  ÍF 35, s. 128–129.
284  ÍF 35, s. 193–196.



148

Wstęp

wrażenie, że jeszcze większą rangę przypisywano momentowi, 
gdy władzę w kraju objął Eryk Zawsze Dobry. Nadejście nowego 
króla zwiastowało bowiem nie tylko nowe czasy w relacjach mo­
narcha  – poddani, lecz przede wszystkim dało możliwość uzna­
nia świętości króla Knuta w  całym kraju („helgi hans um alla 
Danmǫrk”285).

Z  pewnością wydarzeniem tej rangi było przejęcie samo­
dzielnej władzy (einvald ) w  Danii przez Waldemara  I, co autor 
sagi odnotował w  rozdziale  CXIX. Moment rozpoczęcia rządów 
przez syna Knuta Lorda był znamienny z  przynajmniej dwóch 
powodów. Po pierwsze, oznaczał koniec czasu wewnętrznych 
walk o  duński tron, które znacząco nadszarpnęły autorytet 
władzy królewskiej. Po drugie, oznaczał, że król Danii mógł 
z  pełną energią i  zaangażowaniem poświęcić się o  wiele waż­
niejszym sprawom, przede wszystkim niesieniu wiary chrześci­
jańskiej w pogańskim Vinðlandzie („at fara til Vinðlands at kristna  
landit”286 ).

Analogicznie do innych sag królewskich, narrację Sagi o  po-
tomkach Knuta cechuje porządek chronologiczny. Początek 
opowieści wyznacza przejęcie władzy w  Danii przez Haralda  
Sinozębego, a  wieńczy ją śmierć księcia słowiańskiego Búrizláfa 
w  marcu  1187  roku. Sagę cechuje więc linearny porządek narra­
cji, który – podobnie jak w innych sagach – decydował o tym, że 
również wydarzenia dziejące się równocześnie opowiedziane są, 
jakby następowały jedno po drugim. 

Śladem chociażby Snorriego Sturlusona autor Knýtlinga sagi 
od czasu do czasu przełamywał uporządkowaną chronologicz­
nie strukturę narracji, zapowiadając doniosłość wydarzeń i osób 
w  nie zaangażowanych, które opisywał w  kolejnych rozdziałach. 
Służą temu między innymi częste w sadze wywody genealogiczne.  

285  ÍF 35, s. 212–215.
286  ÍF 35, s. 294.



149

2. Saga o potomkach Knuta

Gdy w  rozdziale  XXIII następuje wyliczenie dzieci Swena Úlfs­
sona, trzeci z synów, Knut, wymieniony w sadze po raz pierwszy, 
od razu zostaje przedstawiony jako święty (inn helgi )287. Dzieje 
się tak mimo tego, że jego panowanie i śmierć, a w konsekwencji 
uznanie jego świętości opisane zostały znacznie później. 

Zabieg dyskretnego wybiegania w  przyszłość pozwalał także 
autorowi sagi wykazać umiejętność antycypowania tego, co się 
dopiero wydarzy, i  przypisać ją jako cechę wyróżniającą bohate­
rów opowieści. Za przykład może służyć król Eryk Zawsze Dobry. 
Rozdział LXXVIII opisuje, jak to król zdecydował odesłać do Sak­
sonii Bothildę, matkę swojego syna, Knuta Lorda. W reakcji na jej 
prośbę, aby mogła wziąć ich syna ze sobą, Eryk kategorycznie 
odmówił: „bo mam przeczucie, że stanie się on dumą dla swo­
ich krewnych i wielu innych ludzi” („hann verði at sœmð sínum 
frændum ok mǫrgum ǫðrum”288). Tym samym autor sagi przy­
gotowywał odbiorców opowieści na zbliżającą się część, której 
bohaterem był Knut Lord. Nie jest niespodzianką, że jego profil, 
nade wszystko popularność wśród Duńczyków, a  także upamięt­
nienie jego świętości przez syna Waldemara pozwoliło słowom 
Eryka nabrać proroczego wymiaru.

W  kolejnym rozdziale autor sagi opisał przygotowania Eryka 
Zawsze Dobrego do wyprawy do Ziemi Świętej. Król wykazuje się 
daleko posuniętą zapobiegliwością i  dzieli władzę w  Danii mię­
dzy swoich synów i brata na czas swojej nieobecności, tłumacząc, 
że nie wiadomo, czy będzie mu dane wrócić z  wyprawy do Da­
nii („ok er þat eigi víst, hvárt mér verðr auðit aptr at koma hin­
gat til Danmerkr”289 ). To zapowiedź tego, co w  istocie nastąpiło, 
gdy po dotarciu na Cypr Eryk zapadł na chorobę, która dopro­
wadziła do jego śmierci („þá tók hann þar sótt þá, er hann leiddi  

287  ÍF 35, s. 135.
288  ÍF 35, s. 230.
289  ÍF 35, s. 232.



150

Wstęp

til bana”290 ). Było to o tyle ważne z punktu widzenia dalszej opo­
wieści, że śmierć Eryka wprowadzała Danię w  okres wewnętrz­
nych walk, które przerwało dopiero przejęcie rządów przez  
Waldemara I. 

Istotnym elementem stylistycznym sagi są przemowy bohate­
rów i  dialogi między nimi. Pozwalały one autorowi w  pełniejszy 
sposób prezentować racje, cele oraz wartości, jakie miały przy­
świecać poszczególnym osobom, zwłaszcza zaś tym, które ze 
względu na swoją pozycję miały decydujący wpływ na opisywa­
ne w  sadze wydarzenia. Dialogi tworzyły przestrzeń do wymia­
ny poglądów i myśli, co ułatwiało odbiorcom sagi zorientowanie 
się w tym, co motywowało bohaterów do podejmowanych przez 
nich działań, które stanowiły oś opowiadanej historii.

Narracja Sagi o potomkach Knuta zawiera przykłady rozmów, 
które toczyły się w  przestrzeni zarówno publicznej, jak i  pry­
watnej. Przykładowo były to więc z  jednej strony dyskusje, jakie 
władca toczył z  poddanymi na wiecu, z  drugiej strony bezpo­
średnie konfrontacje między bohaterami. W obu wariantach elo­
kwencja stawała się orężem niemal tak pożądanym, jak najlepsza 
broń. Co więcej, dotyczy to szczególnie dialogów, słowna wymia­
na poglądów i  racji stawała się rodzajem pojedynku. Dobrze do­
brana argumentacja pozwalała na osiągnięcie moralnego zwycię­
stwa, które często ważyło więcej niż fizyczna porażka. 

W  rozdziale  XI sagi autor opisał spotkanie królewskiego 
szwagra, jarla Úlfa, z  młodym chłopcem o  imieniu Guðini. Mło­
dzieniec ratuje jarla z  opresji, dzięki czemu zdobywa sobie jego 
wdzięczność, następnie zaś uznanie ze strony króla Knuta Wiel­
kiego. Úlf oddaje mu za żonę swoją siostrę, a król jarlostwo. Kon­
wersacja między Úlfem a  Guðinim ujawniła odwagę, charyzmę 
i  pewność siebie tego ostatniego. W  krytycznym momencie jarl 
Úlf, w domyśle także pozostałe siły Duńczyków w Anglii, byłyby  

290  ÍF 35, s. 238.



151

2. Saga o potomkach Knuta

skazane na ponury los, gdyby nie pomoc ze strony młodzień­
ca291. Tym samym autor zaprezentował odbiorcom samego earla 
Wessexu Godwina, który kryje się w sadze pod imieniem Guðini. 
Mowa więc o  człowieku, który osiągnął dominującą pozycję 
w  Anglii za rządów Knuta Wielkiego i  Edwarda Wyznawcy292. 
Konfrontacja jarla Úlfa z  młodzieńcem pozwoliła sprawnie wy­
tłumaczyć powody politycznego awansu zarówno Guðiniego, jak 
i jego potomstwa, co wieńczy jakże nobilitujące zdanie: „od nich 
wywodzi się wielu wielkich mężów z  Anglii, Danii, Szwecji i  ze 
wschodu, z Garðaríki” („þaðan er mart stórmenni komit í Englan­
di ok í Danmǫrku ok í Svíaríki o austr í Garðaríki”)293. Autor sagi 
okazał się w tym fragmencie nie tylko wprawnym literatem, lecz 
także całkiem rzetelnym historykiem. Skonstruowany na potrze­
by sagi motyw rozmowy jarla Úlfa z  młodzieńcem pozwolił na 
całkiem rzetelne zestawienie politycznych koneksji i  osiągnięć 
jego rodu, obejmujących nie tylko angielską koronę, lecz także 
Danię oraz Ruś.

Rozdział  XIX sagi zawiera między innymi  – znany także 
z  Heimskringli  – motyw konfrontacji Knuta Wielkiego ze skal­
dem Þorarinem Sławiącym Językiem. W  obu przekazach Island­
czyk przedstawiony jest jako znakomity poeta (skáld mikit), co 
jednak nie chroni go przed kłopotami. W  przeciwieństwie do 
Snorriego, autor Sagi o  potomkach Knuta wprowadził motyw 
rozmowy króla ze skaldem, w  której ten pierwszy nie tylko wy­
raża gniew z powodu dostarczonego mu wiersza, który uznał za 
niegodny jego osoby, lecz także jasno wykłada poecie, co ten ma 
zrobić, aby uratować swoje życie294.

291  ÍF 35, s. 110–111.
292  J.  Morawiec, Knut Wielki…, s.  142–144; L.  Roach, Empires of the Nor-

mans. Conquerors of Europe, Pegasus Books, London 2020, s. 31–38.
293  ÍF 35, s. 111.
294  ÍF 35, s. 124–125; ÍF 27, s. 307–308; Heimskringla II, s. 264–265.



152

Wstęp

Jak już wspomniano, autor Knýtlinga sagi szczególnie chętnie 
sięgał po oba stylistyczne narzędzia: przemowy bohaterów i roz­
mowy między nimi, aby naświetlić niuanse politycznych dziejów 
Danii. Dzięki szczegółowej prezentacji argumentów i  racji wyra­
biał w odbiorcach swojego dzieła poczucie, że mowa o sprawach 
szczególnie doniosłych295. Doniosłych nie tylko tu i  teraz, lecz 
także z  punktu widzenia tego, co w  sadze zostało opisane w  ko­
lejnych jej partiach.

Warto odwołać się do przykładów. Rozdział  XXIV opisuje 
spotkanie Swena Úlfssona z  Duńczykami na þingu. W  jego trak­
cie król rekomendował poddanym, aby po jego śmierci powierzyli 
władzę jego synowi Knutowi. Odbiorcy sagi szybko mogli się zo­
rientować, że sprawa była z jednej strony ważna, a z drugiej – kon­
trowersyjna. Po pierwsze, co w swojej mowie podkreśla sam Swen, 
najstarszym, a tym samym mającym pierwszeństwo do tronu, był 
inny z jego synów – Harald. Po drugie, król miał świadomość, że 
swoista elekcja vivente rege była czymś wbrew prawu i  obycza­
jowi. Jak podkreślił autor sagi, „przemowa króla nie trwała dłu­
go” („konungr talaði eigi langt”). Mimo to Swen osiągnął swój 
cel, zapewne dlatego, że nie narzucił swojej woli siłą, lecz zwra­
cał się z  prośbą („ek vil þess biðja”), teoretycznie przynajmniej 
zostawiając Duńczykom wybór. Ci jednak nie mają wątpliwości 
i zgadzają się na propozycję władcy i zmianę prawa: „król Sveinn 
powinien wybrać na króla po sobie w Danii tego spośród swoich 
synów, którego zechce” („Sveinn konungr skyldi kjósa þann af 
sonum sínum, sem hann vildi, til konungs eptir sik í Danmǫrk”). 
Autor sagi bezzwłocznie wytłumaczył tę zgodę: „wszyscy przy­
stali na jego prośbę ze względu na jego popularność i  miłość, 
którą obdarzał go cały lud” („játuðu allir honum bœn sína fy­
rir sakir vinsæla hans ok ástar, er allt fólkit unni honum”296 ).  

295  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 163.
296  ÍF 35, s. 136–137.



153

2. Saga o potomkach Knuta

Co jednak wydaje się najistotniejsze, autor sagi wykorzystał mo­
tyw przemowy na þingu, aby wykazać, że Swen miał najzwyczaj­
niej w  świecie słuszność, rekomendując Knuta jako przyszłego 
króla, co miały tylko potwierdzić dalsze partie sagi297. 

Syn Swena Knut, przyszły święty, okazał się równie skuteczny 
w egzekwowaniu swojej woli za pomocą przemów i rozmów, na­
wet jeśli oznaczały one wysłuchiwanie i  ignorowanie kontrargu­
mentów. W rozdziale XLII autor sagi opisał okoliczności, w jakich 
Knut zdecydował o  odesłaniu swojego brata Olafa, przyszłego 
króla, do Flandrii z poleceniem dla swojego teścia, hercoga Bald­
wina, aby ten wsadził Olafa do lochu i trzymał go pod strażą. Już 
słowa rozkazu Knuta, który nakazał uwięzienie Olafa, wywołały 
określony efekt. Jak podkreślił autor sagi, poddani króla wyko­
nują jego polecenie, gdyż nikt nie odważył mu się przeciwsta­
wić, mimo tego, że czują oni zdziwienie i  przerażenie wolą Knu­
ta („Þat þótti mǫrgum undarligt, hví konungr lét þetta gera. En 
þó stóð svá mikil ógn af orðum hans, at engi þorði at brjóta boð 
hans”)298. Monarcha ukazany jest jako moralnie usprawiedliwio­
ny. Słowa, którymi tłumaczy swoją decyzję, nie tylko wpisują się 
w  jego profil monarchy, lecz także  – podobnie jak w  przypadku 
jego ojca promującego Knuta na tron – wskazują, że racja jest po 
jego stronie, co autor udowodnił w dalszych partiach sagi: 

Król odpowiedział: 

 – Nie chcę ujawniać przed wszystkimi ludźmi szczegółów 

moich oskarżeń wobec Óláfa i  tylko Wszechmogący Bóg może 

wiedzieć, jakie są, jeśli jakieś są. Może być i  tak  – powiedział  – 

że wy wiecie lepiej ode mnie, jakim człowiekiem jest Óláfr. Ale 

przeczuwam – powiedział król – że nie minie wiele czasu, a Óláfr 

sam pokaże wam, jakim naprawdę jest człowiekiem.

297  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 160.
298  Carl Phelpstead ma w zasadzie rację, twierdząc, że autor sagi nie podał 

jasnych powodów uwięzienia Olafa. Zob. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 170.



154

Wstęp

Konungr svaraði: „Ekki ber ek sakar á hendr Óláfi fyrir alþýðu 

manns, en vita mun allsvaldandi guð, ef þær eru nǫkkurar. Má 

ok vera”, segir hann, „at þér vitið gǫrr en ek, hverr maðr Óláfr er; 

en þat er ætlan mín”, sagði konungr, „at eigi mun langt líða, áðr 

en Óláfr mun sjálfr bera sér vitni, hverr hann er”299.

Autor sagi nie pozostawił wątpliwości, że talenty oratorskie 
króla i siła jego słownych argumentów były tym bardziej skutecz­
ne, że towarzyszyła im odpowiednia siła zbrojna. Rozdział  XLV 
opisuje konfrontację Knuta z mieszkańcami Jutlandii. Według au­
tora sagi, król nie tylko bezwzględnie egzekwował swoje prawa300, 
lecz także:

W  każdym okręgu zwoływał þing z  gospodarzami i  poruszał tę 

samą sprawę. Wysuwał przeciwko nim oskarżenia. Mówił, że ci 

dopuścili się hańby wobec niego, nie okazując mu posłuchu, do 

którego byli zobowiązani. Król przemawiał długo i  wymownie. 

Był surowy wobec gospodarzy i  w  jego słowach pojawiało się 

wiele oskarżeń.

Í hverju heraði þingaði hann við boendr ok hefir þetta sama mál 

uppi, at hann bar sakir á hendr þeim. Kallar, at þeir hafi gǫrt ho­

num svívirðing, er þeir vildu eigi veita honum hlýðni eptir því, 

sem þeir váru skyldir til. Konungr talar langt ok snjallt ok stirt á 

hendr bóndum, ok fannsk margt þat í orðum hans, er til sakagip­

ta var við þá301.

299  ÍF 35, s. 167.
300  W tym przypadku obowiązek poddanych do goszczenia króla odbywa­

jącego objazd ziem (veizla). Por. Viðar Pálsson, Forming Bonds With Followers in 
Iceland, w: Nordic Elites in Transformation, c. 1050–1250, vol. 2, Social Networks, 
eds.  K.  Esmark, L.  Hermanson, H.J.  Orning, Routledge, London–New York   
2020, s. 243. 

301  ÍF 35, s. 172.



155

2. Saga o potomkach Knuta

Mimo prób bronienia swojej racji gospodarze mieli świado­
mość, że w konfrontacji z Knutem nie mają szans, a opór na dłuż­
szą metę nie ma sensu. Król bowiem nie tylko przemawiał długo 
i wymownie (langt ok snjallt):

Ale z  drugiej strony widzieli, że nie mogą spierać się z  królem 

Knútem. Świta, którą miał u  swojego boku, była bardzo liczna, 

ponieważ wezwał tam do siebie wielu hǫfðingów.

En þó í annan stað sá þeir þat, at þeim mundi ekki hœfa at deila 

kappi við Knút konung. Hafði hann ok mikinn styrk fjǫlmennis, 

þvíat hann hafði til sín boðit mǫrgum hǫfðingjum302.

Liczne przemowy towarzyszyły też buntowi, który wybuchł 
przeciw królowi Knutowi. W  rozdziale  XLVI Þórdr Sroka, jeden 
z  królewskich zarządców (sýslumaðr), w  pełnej pasji mowie wy­
licza wszystkie królewskie działania, które jednoznacznie defi­
niuje jako tyranię (ofsi )303. Następnie Þórdr wzywa zebranych do 
pójścia jego śladem i  oporu przeciw królowi. Co ciekawe, jego 
zdaniem, rozgrywka z  Knutem nie będzie łatwa ze względu na 
jego oratorskie talenty:

[…] jeśli król Knútr przybędzie na spotkanie z  wami i  będzie 

z  wami rozmawiał, to on tak przedstawi swoją sprawę, że wszy­

scy uznacie, że to, co on mówi, jest słuszne, ponieważ jest on 

człowiekiem wymownym, przebiegłym i  podstępnym. Przechy­

trzy was najpewniej i nawet nie dostrzeżecie tego, jeśli będziecie 

słuchać tylko tego, co on będzie wam mówił. 

[…] ef Knútr konungr kemr at vitja vár ok eigi hann tal við yðr, at 

hann fái flutt svá sitt mál, at yðr þykki þat sannast, sem hann talar, 

þvíat hann er maðr orðsnjallr ok brǫgðóttr ok undirhyggjumaðr 

302  ÍF 35, s. 172.
303  ÍF 35, s. 174.



156

Wstęp

mikill. Mun yðr hann verða slœgvitr ok vandsét við honum, ef 

þér hlýðið nǫkkut því, er hann mælir304.

Kolejne rozdziały, których zwieńczeniem jest finalna konfron­
tacja Knuta z buntownikami w kościele w Odense i śmierć wład­
cy, pełne są przemów reprezentantów obu stron. Zarówno jarl 
Ásbjǫrn, jak i królewski brat Benedykt wykazują się w sadze cha­
ryzmą, odpowiednią nie tylko aby wykazać racje każdej ze stron, 
lecz także stale mobilizować swoich stronników do konsekwencji 
w działaniu305. To samo dotyczy Knuta, który wobec namów swo­
ich zwolenników, aby ratował się ucieczką, reaguje zdecydowa­
nie, deklarując gotowość obrony swoich racji do samego końca306. 

Autor Sagi o  potomkach Knuta nierzadko wprowadzał także 
bardziej bezpośredni dialog między bohaterami. Wymiana argu­
mentów i  racji, mająca charakter bezpośredniej konfrontacji, słu­
ży tym samym celom  – uatrakcyjnieniu narracji i  podtrzymaniu 
uwagi odbiorców sagi, którzy w  napięciu mieli czekać na finał 
takiego starcia. Bodaj najbardziej wymownym przykładem tego 
typu praktyki jest rozmowa, którą przeprowadzili ze sobą Knut 
Lord i Magnus Silny w rozdziale XCII sagi. Gdy Knut zorientował 
się, że wspólna podróż i oznaki przyjaźni ze strony kuzyna kryją 
prawdziwe zamiary zaprowadzenia go wprost w pułapkę i, w kon­
sekwencji, mordu na nim, postanowił wybadać intencje Magnusa:

Hercog zapytał: 

 – Krewniaku Magnúsie  – mówił on  – czym to ci się wydaje 

być? To jak gdyby jakiś znak. 

 – Ja tego nie wiem, panie – odrzekł Magnús. – Wydaje mi się, 

że ma to niewielkie znaczenie. A  ty myślisz, że coś innego się 

pod tym kryje? 

304  ÍF 35, s. 174.
305  Por. C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 173.
306  ÍF 35, s. 188. Zob. też C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 174.



157

2. Saga o potomkach Knuta

Hercog odpowiedział: 

– Podejrzewam, że to może być jakaś czujka albo zwiad. Być 

może blisko nas są jacyś ludzie, którzy zamierzają na nas napaść 

w lesie. 

– To nie może być, krewniaku – rzekł Magnús – skoro ty jesteś 

tak lubianym człowiekiem, żeby ktokolwiek chciał ci wyrządzić 

krzywdę. 

Wtedy hercog położył rękę na ramieniu Magnúsa i zapytał: 

– Czemu ty tak odprowadzasz mnie w  drogę  – mówił on  – 

ubrany w kolczugę? 

Magnús odpowiedział: 

– Ponieważ ja nie jestem tak lubiany, jak ty jesteś, krewniaku.

„Magnús frændi!” sagði hann, „hvat ætlar þú slíkt vera? Svá er, 

sem þetta sé vísbending nökkur.”  – „Ek veit eigi, herra!” sagði 

Magnús. „Lítit mark ætla ek at slíku. Eða hyggr þú, at hér búi 

nǫkkut annat undir?” Hertoginn svaraði: „Þat grunar mik, at 

þetta muni skulu vera njósn nǫkkur þeim, er oss nær eru, ok 

mun lið vera komit at oss í skóginum.”  – „Ekki mun þat vera, 

frændi!” sagði Magnús, „þvíat þú ert svá vinsæll maðr, at engi vill 

yðr grand gera.” Þá tók hertoginn hendi sinni á ǫxl Magnúsi ok 

spurði: „Hví leiddir þú mik svá á gǫtu, frændi!” sagði hann, „at þú 

vart í brynju?” Magnús svaraði: „Þvíat ek em eigi jafnvinsæll, sem 

þér eruð, frændi!”307.

W  tej krótkiej, acz celnej wymianie zdań autor sagi zdołał 
wykazać nie tylko istotę konfliktu między kuzynami (popular­
ność wśród poddanych), lecz także moralną przewagę Knuta 
nad Magnusem. Znajdujemy tu bezpośrednie nawiązanie do 
analogicznych sytuacji, które licznie pojawiają się w  literaturze 
staroskandynawskiej. Konfrontacja honoru z  podstępem doty­
czyła zarówno islandzkich gospodarzy (za przykład może służyć 

307  ÍF 35, s. 253–254.



158

Wstęp

pojedynek Gunnlauga Wężowego Języka z  Hrafnem), jak i  skan­
dynawskich władców z  Olafem Tryggvasonem na czele. Swoją 
przewagę nad Magnusem Knut Lord wykazuje też tym, że – ana­
logicznie do jarla Orkadów św. Magnusa Erlendssona – przebacza 
swojemu kuzynowi popełnioną zbrodnię308. Owa wymiana zdań, 
która poprzedziła mord na Knucie Lordzie, jeszcze lepiej tłuma­
czy reakcje Duńczyków na wieści o  jego śmierci. Jak podkreślił 
autor sagi:

A gdy o wydarzeniach tych dowiedziano się w Danii, Knuta Lorda 

opłakiwał każdy człowiek, a Nikulasem i jego synem Magnúsem 

bardzo pogardzano z powodu tego złego czynu, tak że prawie ża­

den człowiek w Danii nie życzył im dobrze z tego powodu, rów­

nież ci, którzy wcześniej byli ich przyjaciółmi. Mówili, jak było, 

mianowicie że był to czyn najnikczemniejszy i  że żaden dobry 

człowiek nie będzie chciał pod nimi służyć z tego powodu.

En er þessi tíðendi spurðusk um Danmörk, þá harmaði hverr 

maðr Knút lávarð, ok urðu þeir Níkulás ok Magnús, son hans, 

stórílla þokkaðir af þessu verki, svá at nær engi maðr í Danmǫrk 

bað þeim góðs fyrir þetta, ok jafnvel þeir, er áðr váru vinir þeirra, 

sǫgðu svá sem var, at þetta var et mesta níðingsverk, ok engi du­

gandi maðr mundi til þeirra vilja þjóna upp frá því309.

Sny bohaterów to częsty komponent narracji sag islandzkich. 
Przykład tego stanowią utwory, które autor Sagi o  potomkach 
Knuta dowodnie znał (Jómsvíkinga saga, Heimskringla) lub – być 
może – sam skomponował (Laxdœla saga). Sny pełnią w sagach 
różne funkcje. Wizje, które w czasie snów mają odpowiednio król 
duński Gorm i  Guðrún Ósvífrsdóttir, symbolicznie zapowiadają 
opisane następnie w szczegółach ich dalsze koleje losu. Przeważ­

308  ÍF 35, s. 254.
309  ÍF 35, s. 255.



159

2. Saga o potomkach Knuta

nie do ich prawidłowego odczytania jest potrzebna osoba, która 
dysponuje stosowną wiedzą. W  tych dwóch przypadkach odpo­
wiednio były to: królowa Þyra i Snorri goði. 

Inną rolę sny odgrywają w sagach, których protagonistami lub 
ważnymi postaciami są obaj norwescy królowie-misjonarze: Olaf 
Tryggvason i Olaf Haraldsson. Monarchowie ci dysponują w nich 
zdolnością ukazywania się komuś innemu we śnie, aby interwe­
niować w koleje ich losów. W Sadze o Hallfredzie skaldzie kłopot-
liwym Olaf Tryggvason ukazuje się we śnie głównemu bohaterowi 
opowieści, nakazując mu opuścić pogańską Szwecję i  niezwłocz­
nie wrócić na jego dwór w  Norwegii. Olaf Święty ukazuje się we 
śnie pewnej mieszkance Konstantynopola, którą instruuje, jak ma 
pomóc wydostać się z cesarskiego więzienia Haraldowi Srogiemu. 
Nie ulega wątpliwości, że umiejętność właściwego odczytywania 
snów postrzegana była jako przejaw głębokiej mądrości, a  osoba 
ją posiadająca cieszyła się znaczącą renomą. Podobnie w przypad­
ku obu Olafów – ich zdolność interwencji we śnie była rozumiana 
jako jeszcze jeden przejaw ich świętości.

W  Sadze o  potomkach Knuta w  podobnej roli występują król 
Knut Święty i Knut Lord. Pierwszy z nich jest bohaterem rozdzia­
łu LXVIII. Opisuje on, jak król Knut nawiedził uwięzionych przez 
hercoga Flandrii Baldwina braci Swena i Ástráða, synów Þorguny:

Przed końcem nocy  – a  było już blisko poranka  – Sveinn spał 

płytkim snem, będąc już raczej, jak mu się zdawało, bardziej na 

jawie niż we śnie. Zobaczył nagle, że do środka celi wszedł ja­

kiś człowiek. Był wytwornie ubrany i otoczony poświatą, tak że 

z trudem mógł na niego patrzeć. Wydawało mu się, że go rozpo­

znaje – był to król Knútr. Podszedł do Sveina i powiedział: 

– Potraktowano cię okrutnie, Sveinie, mój przyjacielu. Nie 

zasłużyłeś na to. Uwolnię cię z tego więzienia. Przekażesz moje 

słowa hercogowi Baldvinowi. Od teraz ma cię on traktować z mi­

łosierdziem. 



160

Wstęp

Chwycił za pęta na nogach Sveina i  rozerwał je, jak gdyby 

zostały one uwite z  trawy. To samo uczynił z  okowami na jego 

rękach. 

– Teraz jesteś wolny  – rzekł król.  – Opowiedz o  tym cudow­

nym zdarzeniu, kiedy znajdziesz się wśród tłumu ludzi. Pragnę, 

aby Bóg dał mi tę łaskę, aby każdy, kto w  dobrej woli wezwie 

moje imię, został wyleczony ze swoich chorób. 

Sveinn dostrzegł, że teraz ten ciemny loch rozświetlało świat­

ło. Poczuł, że w  powietrzu unosi się cudowna woń. Wtedy król 

zniknął sprzed jego oczu i Sveinn się ocknął, jak mu się zdawało, 

ze snu. Kajdany naprawdę z niego spadły. Opowiedział Ástráðowi, 

swojemu bratu, o  tym, co się zdarzyło. Ástráðr odpowiedział, że 

przydarzyło mu się to samo. Teraz obydwaj byli wolni.

En um nóttina í óttu þá rann hǫfgi á hann Svein, ok þóttisk hann 
heldr vaka en sofa. Hann sá, at maðr kom þar inn, hann var 
virðuliga búinn ok svá bjartr, at hann þóttisk varla mega í gegn sjá. 
Hann þóttisk þar kenna Knút konung. Hann gekk at honum Sve­
ini ok mælti: „Hart ertu nú leikinn, Sveinn félagi! ok er þat eigi at 
verðleikum. Nú mun ek leysa þik ór þessi prísund. Þú skalt segja 
Baldvina hertoga orð mín, til þess at hann líkni þitt mál heðan í 
frá.” Hann tók þá til fjǫtursins þess, er á fótum honum var, ok vatt 
í sundr sem muru, ok slíkt et sama þann, sem á hǫndum honum 
var. Þá mælti konungrinn: „Nú ertu lauss orðinn, skaltu nú segja 
þenna atburð, svá at margir menn sé hjá. Vænti ek þess, at guð 
gefi mér þá miskunn, þar er menn kalla á mitt nafn með góðvilja, 
at menn fái bót meina sinna.” Honum sýndisk nú, sem ljóst væri 
í myrkvastofunni, ok þar með kenndi hann dýrligan ilm. Eptir 
þetta leið konungrinn frá honum at sýn, en Sveinn vaknaði, ef 
hann hafði áðr sofit, ok váru þá af honum járnin. Hann sagði þá 
Ástráði, bróður sínum, hvat fyrir hann hafði borit. Ástráðr kvað 

slíkt et sama fyrir sik hafa borit, ok váru nú báðir lausir310.

310  ÍF 35, s. 207.



161

2. Saga o potomkach Knuta

Z  kolei w  rozdziale  CXVII sagi Knut Lord ukazał się we śnie 
swojemu synowi Waldemarowi, a miało to miejsce w noc poprze­
dzającą decydujące starcie Waldemara z królem Swenem  III pod 
Graðarheiðr:

Król Valdimarr wybrał pole bitwy, gdzie stanęli obozem i  roz­

bili namioty. Potem jego ludzie posilili się i  udali na spoczynek. 

Król Valdimarr położył się do snu. A gdy tylko zasnął, przyśniło 

mu się, że widzi swojego ojca, świętego Knúta Lorda. Przemówił  

do niego: 

– Leżysz tu sobie, mój synu – mówił mu – i  jesteś przepełnio­

ny lękiem o  to, gdzie doprowadzić was może to wasze zbrojne 

spotkanie z królem Sveinem. Bądź silny – mówił mu – bo to po 

twojej stronie jest sprawiedliwość w sporze między wami. Posłu­

chaj uważnie i przemyśl to, co ci teraz powiem, mój synu, bo nie 

będą to żadne kłamstwa, co ci teraz wyjawię. Kiedy się obudzisz, 

zobaczysz zaraz kruka w  locie. Musisz uważnie się przyjrzeć, 

gdzie on wyląduje, bo to tam powinieneś ustawić wojska w szyku 

bojowym, gdzie miejsce zajmie ten kruk. Bóg da ci zwycięstwo.

Valdimarr konungr tók þeim orrostustað, ok slungu þar 

landtjǫldum sínum; eptir þat snæddu menn ok hvíldu sik, ok 

lagðisk Valdimarr konungr til svefns, ok er hann var sofnaðr, 

dreymði hann. Hann þóttisk sjá enn helga Knút lávarð, fǫður 

sinn, ok mælti við hann: „Hér liggr þú, son minn!” sagði hann, 

„ok ert mjǫk óttafullr um skipti ykkur Sveins konungs, hvern­

veg fara munu. Ver hraustr enn,” sagði hann, „þvíat þú hefir góð 

málaefni í ykkrum deilum. Hygg at nú vandliga, hvat ek segi 

þér, son minn! þvíat þetta er ekki fals, er fyrir þik berr. Þá er þú 

vaknar, muntu sjá, hvar hrafn einn flýgr, ok þat skaltu vandliga 

hugsa, hvar hann sezk, þvíat þar skaltu skipa fylking þína, sem 

hrafninn nemr stað. Ok mun guð þér sigr gefa”311.

311  ÍF 35, s. 292. 



162

Wstęp

2.2.2. Poezja skaldów
Saga o  potomkach Knuta zawiera sześćdziesiąt strof skaldycz­
nych. Trzy z  nich to strofy anonimowe, z  czego dwie pochodzą 
z  poematu Liðsmannaflokkr poświęconego duńskiemu podbo­
jowi Anglii w  1015–1016  roku. Pozostałe strofy skomponowane 
zostały w sumie przez dziewięciu poetów i pochodzą z jedenastu 
różnych wierszy. Są to:
•• Óttarr svarti – Hǫfuðlausn, Knútsdrápa;
•• Hallvarðr háreksblesi – Knútsdrápa;
•• Þórðr Kolbeinsson – Eiríksdrápa;
•• Sigvatr Þórðarson – Knútsdrápa, Vestrfararvísur;
•• Þórarinn loftunga – Tøgdrápa;
•• Þorleikr fagri – Sveinsflokkr;
•• Arnórr jarlaskáld Þórðarson – Hrynhenda Magnússdrápa;
•• Steinn Herdísarson – Nizarvísur;
•• Markús Skeggjason – Eiríksdrápa.

Ważny jest fakt, że ze zbioru sześćdziesięciu strof, które przy­
toczył autor sagi, aż pięćdziesiąt znamy jedynie z  Sagi o  potom-
kach Knuta. Stanowią one istotne uzupełnienie naszej wiedzy 
zarówno o poetach, którzy je skomponowali, jak i wierszach, któ­
rych część najpewniej stanowiły. Warto przy okazji odnotować, 
że pozostałe dziesięć strof zawartych w  sadze znanych jest z  in­
nych sag królewskich:
•• z Morkinskinny – 1 strofa;
•• z Fagrskinny – 1 strofa;
•• z Heimskringli – 5 strof;
•• z Flateyjarbók – 6 strof.

W  konsekwencji to samo dotyczy wierszy, z  których pocho­
dzą strofy wykorzystane przez autora sagi. Knútsdrápa, której 
dwie strofy  (2, 11) zawiera Saga o  potomkach Knuta, zacho­
wana jest w  innych sagach królewskich. Jej fragmenty można 
znaleźć w  Osobnej sadze o  Olafie Świętym i  Heimskringli Snor­
riego Sturlusona, Fagrskinnie, tzw.  Legendarnej sadze o  Ola-



163

2. Saga o potomkach Knuta

fie Świętym oraz w  tekstach poświęconych synom Ragnara  
Lodbroka312.

Inny z  wierszy Sigvata Þórðarsona to Vestrfararvísur, któ­
rego jedną strofę wykorzystał autor Knýtlinga sagi. Zdecydo­
waną większość strof tego utworu (osiem) przytoczył Snorri 
w  sagach o  Olafie Świętym. Natomiast jedną zacytował autor  
Fagrskinny 313.

W  przypadku twórczości Óttara svarti autor Sagi o  potom-
kach Knuta sięgnął po dwa jego wiersze. Strofy pierwszego 
z nich – Hǫfuðlausn – znaleźć można w kilku sagach królewskich 
(Fagrskinnie, Orkneyinga sadze, Sadze o potomkach Knuta) oraz 
w  traktatach poetyckich (Pierwszy traktat gramatyczny, Snorra 
Edda)314. Fragmenty drugiego wiersza Óttara – Knútsdrápy – tak­
że występują w  sagach królewskich (w  tzw.  Sadze legendarnej 
o Olafie Świętym, Fagrskinnie, Heimskringli )315.

Autor sagi wykorzystał sześć strof Eiríksdrápy Þórða Kolbeins
sona. Była to bez wątpienia popularna kompozycja. Poszczegól­
ne strofy  – jest ich w  sumie siedemnaście  – pojawiły się w  in­
nych sagach królewskich (w  Heimskringli, Fagrskinnie, Óláfs 
saga Tryggvasonar en mesta) i  innych tekstach staronordyckich 
(w  Sadze o  Jomswikingach, Eddzie Snorriego, Trzecim traktacie 
gramatycznym)316.

W  Sadze o  potomkach Knuta znalazły się dwie strofy utwo­
ru zatytułowanego Nizarvísur, którego autorem był Steinn 
Herdísarson. Pozostałe pięć strof tego wiersza znamy z przekazu 
innych sag królewskich (Morkinskinny, Heimskringli, Fagrskinny, 
Hulda-Hrokkinskinny)317.

312  SPMA I, s. 649.
313  SPMA I, s. 615; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 222.
314  SPMA I, s. 739; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 227.
315  SPMA I, s. 767.
316  SPMA I, s. 487.
317  SPMA II, s. 359; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 249.



164

Wstęp

W  podobnym wymiarze (dwie strofy) autor Knýtlinga sagi 
wykorzystał Hrynhendę Magnússdrápę Arnóra jarlaskálda Þór- 
ðarsona. Do tego wiersza chętnie, choć w  różnym zakresie, się­
gali również autorzy innych sag królewskich (Morkinskinny, 
Heimskringli)318.

Kolejne dwie strofy, po które sięgnął autor Sagi o potomkach 
Knuta, pochodzą z  poematu Sveinsflokkr Þorleika Pięknego  
(   fagri  ). W  sumie wiersz ten składa się z  dziesięciu strof. Pozo­
stałe cytują autorzy innych sag królewskich (m.in. Morkinskinny 
i Heimskringli)319.

W przypadku Tøgdrápy Þórarina loftungi autor sagi skorzystał 
z jednej strofy. Całość wiersza przytoczył natomiast Snorri w obu 
redakcjach Sagi o  Olafie Świętym. Sekwencję pierwszych czte­
rech strof wykorzystał autor Fagrskinny. Jedna ze strof wiersza 
jest z kolei do znalezienia jedynie w Eddzie Snorriego320.

Podobnie rzecz się ma z  Knútsdrápą Hallvarða háreksblesi.  
Jedna z  jej strof znalazła swoje miejsce w  Sadze o  potomkach 
Knuta. Tym razem jednak za transmisję i  zachowanie wiersza 
odpowiedzialny był Snorri. W  Heimskringli wykorzystał jedną 
z  jego strof, a  pozostałe osiem znaleźć można w  różnych redak­
cjach Eddy321. 

Na tle tego zbioru wyjątek stanowi Eiríksdrápa Markúsa 
Skeggjasona. Saga o  potomkach Knuta  – jako jedyna  – zawiera 
dwadzieścia osiem strof tego wiersza. Pozostałe cztery znamy 
z różnych redakcji Eddy Snorriego322.

Poczynione zestawienie skłania do zastanowienia się, czy 
w  przypadku wykorzystania przez autora Knýtlinga sagi i  au­
torów innych sag królewskich tych samych strof należy mówić 

318  SPMA II, s. 181–182; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 239.
319  SPMA II, s. 311; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 252–253.
320  SPMA I, s. 851; J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 234.
321  SPMA III, s. 230.
322  SPMA II, s. 432.



165

2. Saga o potomkach Knuta

o  podobieństwach czy też raczej różnicach. Przyjrzymy się tej 
kwestii w oparciu o siedem strof, które wpisują się w tę kategorię.

•• Óttarr svarti, Hǫfuðlausn, strofa 13
Zwrotka ta pojawia się zarówno w rozdziale  I Sagi o potomkach 
Knuta, jak i  w  rozdziale  XIII Sagi o  Olafie Świętym będącej częś­
cią Heimskringli. W  obu przypadkach ma podobne zastosowa­
nie  – została użyta, aby uwierzytelnić przekaz autorów o  udzia­
le Olafa Haraldssona w  walkach pod Londynem u  boku króla 
Æthelreda II323. 

•• Þórðr Kolbeinsson, Eiríksdrápa, strofa 14
Zwrotka ta pojawia się zarówno w rozdziale XV Sagi o potomkach 
Knuta, jak i  w  rozdziale  XXV Sagi o  Olafie Świętym będącej częś­
cią Heimskringli. W obu przypadkach ma podobne zastosowanie – 
została użyta, aby uwierzytelnić przekaz obu autorów o  udziale 
jarla Eryka z Hlaðir w walkach w Anglii u boku Knuta Wielkiego324.

•• Sigvatr Þórðarson, Knútsdrápa, strofa 2 
Zwrotka ta pojawia się zarówno w  rozdziale  XVI Sagi o  potom-
kach Knuta, jak i  w  rozdziale  XXVI Sagi o  Olafie Świętym będą­
cej częścią Heimskringli. W  obu przypadkach ma podobne za­
stosowanie  – została użyta, aby uwierzytelnić przekaz autorów 
o  przejęciu władzy w  Anglii po śmierci Æthelreda i  Edmunda 
Żelaznobokiego przez Knuta Wielkiego i poślubieniu przez niego 
królowej Emmy325.

•• Sigvatr Þórðarson, Knútsdrápa, strofa 11
Zwrotka ta pojawia się zarówno w  rozdziale  XVII Sagi o  potom-
kach Knuta, jak i w rozdziale XL Fagrskinny. W obu przypadkach 
ma podobne zastosowanie  – została użyta, aby uwierzytelnić 
przekaz autorów o pobycie Knuta Wielkiego w Rzymie326.

323  ÍF 35, s. 99; ÍF 27, s. 17.
324  ÍF 35, s. 117–118; ÍF 27, s. 31–32.
325  ÍF 35, s. 120; ÍF 27, s. 33.
326  ÍF 35, s. 123; ÍF 29, s. 205.



166

Wstęp

•• Sigvatr Þórðarson, Vestrfararvísur, strofa 5
Zwrotka ta pojawia się zarówno w  rozdziale  XIX Sagi o  potom-
kach Knuta, jak i w rozdziale CXXXI Sagi o Olafie Świętym będą­
cej częścią Heimskringli. W obu przypadkach ma podobne zasto­
sowanie – została użyta, aby uwierzytelnić przekaz obu autorów 
o szczodrości Knuta Wielkiego dla poety Bersiego Torfusona, to­
warzysza Sigvata327.

•• Arnórr jarlaskáld Þórðarson, Hrynhenda Magnússdrápa, 
strofa 14

Zwrotka ta pojawia się zarówno w  rozdziale  XXII Sagi o  potom-
kach Knuta, jak i  w  rozdziale  XXXV Sagi o  Magnusie Dobrym 
będącej częścią Heimskringli. W  obu przypadkach ma podobne 
zastosowanie  – została użyta, aby uwierzytelnić przekaz obu 
autorów o zwycięstwach Magnusa w bitwach toczonych w Danii 
przeciw Swenowi Úlfssonowi328.

•• Arnórr jarlaskáld Þórðarson, Hrynhenda Magnússdrápa, 
strofa 15

Zwrotka ta pojawia się zarówno w  rozdziale  XXII Sagi o  potom-
kach Knuta, jak i  w  rozdziale  VII Morkinskinny. W  obu przypad­
kach ma podobne zastosowanie  – została użyta, aby uwierzytel­
nić przekaz obu autorów o  zwycięstwie Magnusa Dobrego nad 
Swenem Úlfssonem pod Helganes329.

Dystrybucja strof w Sadze o potomkach Knuta ujawnia niuan­
se stylu pisarskiego jej autora. Pięćdziesiąt dziewięć z  sześćdzie­
sięciu strof dotyczy wydarzeń z  dziejów Danii do czasów Eryka 
Zawsze Dobrego włącznie. Z kolei do opisu okresu między pano­
waniem Mikołaja a śmiercią Knuta VI autor sagi skorzystał z zale­
dwie jednej strofy. Jest nią mianowicie lausavísa autorstwa Eina­
ra Skúlasona. Oznacza to blisko pięćdziesiąt rozdziałów i ponad 

327  ÍF 35, s. 126–127; ÍF 27, s. 224.
328  ÍF 35, s. 131; ÍF 28, s. 64.
329  ÍF 35, s. 132; ÍF 23, s. 71–72.



167

2. Saga o potomkach Knuta

dziewięćdziesiąt stron znormalizowanej edycji potwierdzonej za­
ledwie jedną strofą. Rozdział CVIII sagi jest tym bardziej intrygu­
jący, że mowa w nim o wierszu, który Einarr miał skomponować 
na cześć króla Swena III330. Autor sagi nie wykorzystał ani jednej 
jego strofy. Mogło to wynikać zarówno z  nieznajomości wiersza, 
jak również i  z  przekonania, że jego treść nie jest potrzebna do 
potwierdzenia tworzonego przekazu.

Rozmieszczenie strof jest dość równomierne w  pierwszej 
części sagi. Można zaobserwować ich zagęszczenie w  dwóch 
przypadkach. Pierwszy to rozdziały XII–XV, opowiadające o pod­
boju Anglii przez Knuta, wspartego między innymi przez jar­
la Eryka z  Hlaðir. Autor wykorzystał do tej relacji dziesięć strof 
pochodzących przede wszystkim z  Eiríksdrápy Þórða Kolbeins
sona i  Knútsdrápy Óttara svarti. Drugi przypadek to rozdzia­
ły LXX–LXXXI, rekapitulujące panowanie Eryka Zawsze Dobrego. 
Zawarto w  nich dwadzieścia osiem strof Eiríksdrápy Markúsa  
Skeggjasona.

W  przeciwieństwie do autorów Morkinskinny i  Heimskrin-
gli, autor Sagi o  potomkach Knuta unikał potwierdzania swoje­
go przekazu dłuższymi sekwencjami strof, czy to pochodzących 
z  tego samego utworu, czy też z  różnych kompozycji. Z  rzad­
ka (rozdziały  XXV, LXXVI) zdarzają się sytuacje wykorzystania 
dwóch strof w  jednej sekwencji. Za wyjątek można uznać roz­
dział XXII, który skald okrasił czterema strofami331. Niemniej na­
wet w tym przypadku nie stanowią one jednolitej sekwencji, lecz 
są rozparcelowane w dość długim rozdziale, który streszcza dzie­
je zmagań Magnusa Dobrego ze Swenem Úlfssonem oraz przyby­
cie Haralda Srogiego do Norwegii332. 

330  ÍF 35, s. 275.
331  Po dwie z  Sveinsflokkr Þorleika fagri i  Hrynhendy Magnússdrápy  

Arnóra jarlaskálda Þórðarsona. 
332  ÍF 35, s. 129–134.



168

Wstęp

W  ślad za poprzednikami autor sagi przytoczył fragmen­
ty poezji po to, aby potwierdzić swój przekaz prozą. Pełnią one 
zatem funkcję strof uwierzytelniających333. Tylko jedną stro­
fę, de facto ostatnią z tych, które autor sagi wykorzystał, można 
uznać za sytuacyjną. Strofy sytuacyjne stanowią integralną część 
narracji, służą do wyrażania emocji lub myśli, ewentualnie ko­
munikacji z  innymi334. W  rozdziale  CVIII autor sagi informował 
o przybyciu do Danii księdza Einara Skúlasona. Według przekazu 
ułożył on wiersz ku czci króla Swena III, ale nie otrzymał za nie­
go żadnej nagrody. Autor sagi przywołał strofę autorstwa Einara, 
w  której poeta w  istocie przyznaje, że Swen go nie wynagrodził, 
mimo tego, że „ludzie sławią szczodrość władcy” („ǫld lofar mildi 
ǫðlings”). Strofę poprzedza formuła: „wówczas skomponował tę 
strofę” („þá kvað vísu þessa”), charakterystyczna dla strof sytua­
cyjnych. Z  narracji sagi można domniemywać dwóch rzeczy. Po 
pierwsze, że intencją autora było przekazanie, że przytoczona 
strofa nie była częścią poematu, który Einarr dedykował królo­
wi Swenowi335. Po drugie, że skald nie skomponowałby jej, gdyby 
król okazał się szczodry także dla niego. 

Autor Sagi o  potomkach Knuta na potrzeby swojego przeka­
zu sięgnął do dorobku uznanych poetów, którzy mieli na swoim 
koncie dobrze znane i  – jak można się było przekonać z  poczy­
nionego zestawienia  – chętnie wykorzystywane kompozycje. 
Jednym z  nich jest Þórðr Kolbeinsson. Poeta ten urodził się oko­
ło 974 roku w zachodniej Islandii, tam też, w Hítarnes, znajdował 
się jego rodzinny majątek. Jego ojciec, Kolbeinn klakkhǫfði At­
lason, pochodził z Norwegii336. Dalsze szczegóły na temat kręgu 

333  J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 56.
334  Ibidem. 
335  Poemat ten najprawdopodobniej nie zachował się do naszych czasów.
336  Taką informację znajdujemy w  redakcji Landnámabók, którą zawiera 

kodeks Hauksbók. Inna redakcja dzieła (Sturlubók) wskazuje niejakiego Kolbeina 
Þórðarsona jako jego ojca. ÍF 1, s. 99, 144.



169

2. Saga o potomkach Knuta

rodzinnego skalda przynosi Bjarnar saga hitdœlekappa, w której 
postać Þórða odgrywa jedną z głównych ról. Jego żoną miała być 
Oddný Þorkelsdóttir, którą ze względu na jej urodę zwano Świecą 
Wyspy (Eykindill). Oboje doczekali się licznego potomstwa (pię­
ciu synów i trzech córek), między innymi syna Arnóra, który póź­
niej także zasłynął jako skald337. 

Głównym motywem Bjarnar sagi jest konflikt bohatera opo­
wieści Björna Arngeirsona z  Þórðem, wywołany faktem, że ten 
drugi poślubił Oddný, która w sadze była przeznaczona Björnowi. 
Rywalizacja między nimi kończy się mordem na głównym boha­
terze, czego dokonano na zlecenie Þórða338. Motyw ten, analo­
giczny do występującego w  innych sagach skaldycznych, jest za­
pewne późniejszą konstrukcją literacką. Niemniej stał się okazją 
do przytoczenia kilkunastu lausavísur przypisywanych Þórðowi, 
z  których większość to niðvísur oczerniające Björna339. Nie dzi­
wi więc opinia, jaką na temat Þórða wyrażono w Sadze o Björnie: 

„Þorðr był uznanym poetą, choć raczej nielubianym ze wzglę­
du na swoje złośliwości i  kpiny z  innych” („ekki var Þórðr mjǫk 
vinsæll af alþýðu, þvi at hann þótti vera spottsamr ok grár við alla 
þá er honum þótti dælt við”340 ).

Dworska kariera Þorða wiąże się przede wszystkim ze służbą 
dla jarla Eryka z Hlaðir. Według Bjarnar sagi skald należał do jego 
hirðu341. Śladem tej służby jest jego poezja. W  sadze wspomnia­
no wiersz zatytułowany Belgskakadrápa (Wiersz o  wstrząsanej  

337  ÍF 3, s. 125 i nast.
338  ÍF 3, s. 200–203.
339  Szerzej na ten temat zob.  J.  Morawiec, Wielkie namiętności i  ich spo-

łeczno-polityczne reperkusje na przykładzie Hallfreðar saga i  Bjarnar saga Hit-
daelakappa, w: Cor hominis. Wielkie namiętności w dziejach, źródłach i studiach 
nad przeszłością, red. S. Rosik, P. Wiszewski, Wydawnictwo Uniwersytetu Wroc­
ławskiego, Wrocław 2007, s. 151–168.

340  ÍF 3, s. 111.
341  ÍF 3, s. 111.



170

Wstęp

sakwie), ale słusznie przyjmuje się, że w  istocie chodzi o  Eiríks-
drápę, której strofy przywołane zostały w  wielu innych sagach, 
w  tym w  Sadze o  potomkach Knuta342. Na wiersz ten składa się 
siedemnaście strof. Jego treść świadczy o  tym, że został skom­
ponowany już w  czasie pobytu Eryka w  Anglii, gdzie z  nadania 
Knuta pełnił godność earla Anglii Wschodniej (od  1016  r. do 
ok.  1023  r.)343. Sugerowałoby to pobyt w  Anglii także samego 
Þorða, choć szczegóły tego pozostają oczywiście nieznane.

Wiersz rekapituluje najważniejsze wydarzenia w  karierze 
Eryka. Þorðr nawiązuje więc do bitwy pod Hjǫrungavágr, upad­
ku jarla Hákona, pobytu Eryka na wygnaniu w  Szwecji, bitwy 
w Øresundzie, w końcu – wezwania ze strony Knuta do wyrusze­
nia razem z nim do Anglii.

Zwraca uwagę oszczędność skalda w  stosowaniu odniesień 
mitologicznych. Wojenne i  wodzowskie przymioty Eryka dwu­
krotnie zestawione są z  bóstwami: „czczony Þundr [Odyn] mor­
skiego rumaka” („leyfðr Þundr hests grœðis”); „odważny Frej 
słupa bitwy” („hvatr Freyr folkstafns”)344. Są to jednak frazy 
dość standardowe, wpisujące się w  typową dla poezji skaldów 
wojenną stylistykę. Przypadek ten świadczy o  wpływie nowego 
środowiska (Anglia) i  nowej sytuacji politycznej, w  jakiej zna­
lazł się sam Eryk, na istotne zmiany w  retoryce skaldów, wy­
chodzącej zapewne naprzeciw nowym oczekiwaniom ze strony  
adresatów poezji345. 

Według przekazu Bjarnar sagi Þorðr miał także skompono­
wać drápę na cześć Olafa Świętego346. Z kolei Skáldatal przypisu­

342  Por. uwagi Jayne Carroll w SPMA I, s. 486–487.
343  Szerzej na temat działań Eryka u  boku Knuta zob.  J.  Morawiec, Knut 

Wielki…, s. 106–108, 136–138.
344  SPMA I, s. 508, 510.
345  Więcej na ten temat zob. M. Males, The Poetic Genesis of Old Icelandic 

Literature, De Gruyter, Berlin–Boston 2020. 
346  ÍF 3, s. 126–127.



171

2. Saga o potomkach Knuta

je poetę, prócz jarla Eryka i Olafa Haraldssona, także do Magnusa 
Dobrego (jedynie redakcja A) oraz króla Danii Swena Úlfssona (je­
dynie redakcja B)347. Do naszych czasów nie zachowało się jednak 
nic z poezji Þorða dla skandynawskich królów. 

Autor Sagi o  potomkach Knuta nie omieszkał skorzystać 
z  dorobku jednego z  najbardziej płodnych skaldów epoki wikin­
gów  – Sigvata Þórðarsona. Dokładna data jego narodzin nie jest 
znana. Skaldem był także jego ojciec Þórðr. Z  Heimskringli wia­
domo, że nosił on przydomek Sigvaldaskáld, co wskazuje na jego 
służbę dla duńskiego możnego, który w tradycji zasłynął jako jarl 
Jomsborga i  jeden z  wodzów Jomswikingów348. Þórða jako poetę 
Sigvaldiego wymieniają także obie redakcje Skáldatal, niemniej 
z  poezji, którą skomponował, nic nie przetrwało do obecnych 
czasów349.

Z  powodu dworskiej kariery ojca Sigvatr miał być wycho­
wywany przez niejakiego Þorkella w  Apavatn, w  południowo­

-zachodniej Islandii. Już jako młody mężczyzna, około 1015 roku, 
Sigvatr wyruszył do Norwegii z zamiarem dołączenia do swojego 
ojca. Þórðr w tym czasie należał już do hirðu Olafa Haraldssona, 
z  którym powrócił z  Anglii do Norwegii, gdy Olaf postanowił 
zawalczyć o  władzę w  kraju. Tym samym w  drużynie króla zna­
lazł się także Sigvatr. Według Heimskringli początki jego relacji 
z  Olafem nie były zbyt obiecujące. Król miał odmówić skaldowi 
proszącemu o  wysłuchanie jego poezji, jednocześnie pozwolił 
mu pozostać w swoim otoczeniu350. Wydaje się jednak, że motyw 
ten był elementem literackiej konstrukcji, która miała uwypuklić 
nie tylko nową jakość rządów Olafa, lecz także jego niechęć do 

347  Skáldatal, s. 253, 257, 258, 261, 262, 266, 274, 280, 283.
348  ÍF 27, s. 54; J. Morawiec, Wolin…, s. 137–139; idem, Jarl Sigvaldi and the 

Battle at Svoldr in the Saga Tradition, „Folia Scandinavica Posnaniensa”  2009, 
vol. 10, s. 69–90.

349  Skáldatal, s. 259, 268.
350  ÍF 27, s. 54–55; Heimskringla II, s. 49–50.



172

Wstęp

wszelkich przejawów pogaństwa, z  którym walczył. W  rzeczywi­
stości dwa wiersze Sigvata  – Víkingarvísur i  Nesjavísur  – świad­
czą o tym, że nowy władca Norwegii szybko docenił poetycki ta­
lent skalda i czerpał z niego użytek.

Relacje między Sigvatem a  Olafem Haraldssonem nabrały 
szczególnego, a  zarazem złożonego charakteru. Skald szybko 
zdobył łaskę i  zaufanie króla, stając się nie tylko nadwornym 
poetą, lecz przede wszystkim jego powiernikiem i  doradcą. We­
dług sag Sigvatr otrzymał od Olafa tytuł stallari, za którym kry­
ła się godność zbliżona do późniejszego marszałka dworu351. To 
jemu Olaf powierzył misję negocjacji z  jarlem Västergötland 
Rǫgnvaldem, o czym traktuje wiersz Austrfararvísur. Celem misji 
było zapewne umocnienie więzi między królem Olafem a jarlem 
oraz uzyskanie jego pomocy w  realizacji planów matrymonial­
nych króla Norwegii, pragnącego poślubić Ingegerdę, córkę króla 
Olafa Szwedzkiego352. 

O  szczególnym statusie Sigvata świadczy także przekaz sag 
królewskich. Choć pojawiają się wątpliwości co do autentycznoś
ci i  wiarygodności poszczególnych epizodów (na przykład oko­
liczności narodzin syna Olafa – Magnusa), nie byłyby one utrwa­
lone w  późniejszej tradycji, gdyby nie powszechne przekonanie 
o randze skalda na królewskim dworze.

Poezja Sigvata świadczy jednak o  tym, że mimo bliskich rela­
cji z królem Olafem zachowywał on często dystans wobec działań 
władcy, wyrażając na ich temat swoje, nierzadko odrębne zdanie. 
Przykładem tego jest konflikt króla z  Erlingiem Skjalgsonem za­
kończony śmiercią tego drugiego. Skald nie tylko nie wahał się 
sławić w swej poezji Erlinga, bądź co bądź królewskiego przeciw­
nika, lecz także wyrażać się krytycznie o działaniach Olafa, które 
doprowadziły do upadku możnego.

351  ÍF 27, s. 292. 
352  Por. SPMA I, s. 579.



173

2. Saga o potomkach Knuta

Podobnie rzecz się ma ze stosunkiem Sigvata do konflik­
tu Olafa Haraldssona z  Knutem Wielkim. Skald w  czasie swych 
wojaży dotarł na dwór króla Anglii i Danii, czego pamiątką była 
między innymi Knútsdrápa, wiersz dedykowany synowi Swe­
na Widłobrodego. Kwestią dyskusyjną pozostaje, czy Sigvatr 
znalazł się na dworze Knuta i  obdarzył go poezją jeszcze przed 
śmiercią Olafa Haraldssona, czy też może nastąpiło to dopiero 
po 1030 roku. Zdający się wskazywać na pierwszą ewentualność 
kolejny wiersz Sigvata  – Vestrfararvísur  – to niezwykle ciekawy 
komentarz do relacji między obydwoma władcami. Skald nie kry- 
je w  nim również swojego stanowiska, lecz jawi się jako aktyw- 
ny uczestnik politycznej rozgrywki353. 

Taka jego postawa skutkowała najpewniej podejrzeniami 
o  zdradę króla, co znalazło odzwierciedlenie w  późniejszej tra­
dycji. Wydaje się jednak, że można w  tym względzie zaufać au­
torom późniejszych sag. Sigvata zabrakło wśród walczących 
pod Stiklastaðir, gdyż latem  1030  roku odbywał pielgrzymkę do 
Rzymu. Mówi o  tym sam w  erfidrápie skomponowanej na cześć 
poległego w  bitwie króla. Tworzeniu wiersza, powstałego już za 
panowania Magnusa Dobrego, towarzyszyło zapewne kilka po- 
wodów. Erfidrápa miała być nie tylko wyrazem żalu poety  
po śmierci patrona. Wydaje się, że skald chciał za pomocą wier­
sza zrzucić z  siebie odium zdrady, uwypuklając swoją więź ze 
świętym władcą. W  końcu działania te miały być przepustką na 
dwór Magnusa Dobrego, który objął rządy w  Norwegii nie tylko 
jako rodzony, lecz także ideowy następca swego ojca.

Zanim jednak do tego doszło, Sigvatr starał się odnaleźć w no­
wej sytuacji politycznej w  Norwegii, a  tę wyznaczały duńskie 
rządy. Jego poezja – mamy tu na myśli niektóre z jego lausavísur 
oraz wiersz sławiący Tryggve Olafssona, który próbował zdobyć  

353  Por.  J.  Morawiec, Sigvatr Þórðarson’s Vestrfararvísur and Cnut the 
Great’s conquest of Norway in 1028, „RMN Newsletter” 2013, no. 6, s. 31–39.



174

Wstęp

władzę w  Norwegii w  latach  30.  XI  wieku  – zdaje się wskazy­
wać, że pozostał do nich wrogo usposobiony354 i w efekcie szukał 
dla siebie nowych perspektyw w  Szwecji, w  otoczeniu królowej 
Astrydy, wdowy po Olafie Haraldssonie. O tym, że został tam do­
brze przyjęty, świadczy jego kolejny wiersz, tym razem poświęco­
ny królowej. 

Poparcie Astrydy być może także przyczyniło się do wejścia 
Sigvata w krąg osób wspierających rządy młodego Magnusa. Wy­
daje się bowiem, że jego rola na dworze nowego króla nie ograni­
czała się do bycia nadwornym poetą. Przeciwnie, Bersǫglisvísur 
oraz seria epizodów zanotowanych w sagach świadczą o tym, że 
skald chciał i chyba mógł – analogicznie do jego służby dla Olafa 
Haraldssona  – odgrywać rolę politycznego doradcy i  opiniodaw­
cy, który jeśli było trzeba, pozostawał krytyczny wobec poczynań 
władcy. Nie bez znaczenia pozostaje fakt, że pozycję Sigvata na 
dworze Magnusa wzmacniał jego status świadka i  powiernika 
świętości Olafa Haraldssona355. 

Nie jest znana data śmierci skalda, można się jedynie domy­
ślać, że nastąpiła ona jeszcze za panowania Magnusa Dobrego 
i  raczej przed powrotem do Norwegii Haralda Srogiego. Według 
tradycji Sigvatr zmarł na wyspie Selja w  północno-zachodniej 
Norwegii i został pochowany w kościele Chrystusa w Niðaross356.

Sigvatr Þórðarson był bardzo płodnym poetą, o  czym świad­
czy jego zachowany dorobek  – największy spośród twórczości 
wszystkich znanych skaldów średniowiecznej Północy. Lista 
wierszy przez niego skomponowanych obejmuje: Víkingarvísur, 
Nesjavísur, Austrfararvísur, Óláfsdrápa, Vestrfararvísur, Knúts- 

354  Na temat rządów Swena Knutssona i  Ælfgifu z  Northampton 
zob. J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 286–301.

355  Rolę taką być może przypisywano także rodzinie skalda. W  jednej 
z lausavísur Sigvatr przywołuje swoją córkę Tófę, której ojcem chrzestnym miał 
być Olaf Haraldsson. Por. SPMA I, s. 724.

356  SPMA I, s. 532.



175

2. Saga o potomkach Knuta

drápa, Erlingsflokkr, Tryggvaflokkr, Wiersz o królowej Astrydzie, 
Erfidrápa Óláfs helga, Bersǫglisvísur, lausavísur.

Víkingarvísur to wiersz, którym najpewniej skald zainicjował 
swoją służbę w otoczeniu Olafa Haraldssona. Poemat opisuje mi­
litarne dokonania króla przed objęciem tronu w Norwegii. Sigvatr 
wylicza w  kolejnych piętnastu strofach walki, jakie Olaf toczył 
w Szwecji, na wodach Bałtyku, w Danii, Fryzji, Anglii, a nawet Hi­
szpanii. Niewykluczone, że wśród informatorów skalda znalazł 
się jego ojciec Þórðr, który – jak twierdzi Snorri w Heimskringli – 
wyruszył z Olafem na wiking na zachód357.

Cechą, która bodaj najbardziej wyróżnia poemat Sigvata od 
innych, jest porządkowe numerowanie kolejnych trzynastu bitew 
Olafa, co jeśli nie oddaje w pełni ich chronologicznego porządku, 
przesądza o  pierwotnej kolejności strof w  poemacie358. Skald za 
każdym razem podaje też miejsce starcia (nie wszystkie są dziś 
identyfikowalne). Elementy te chętnie wykorzystał później Snor­
ri, który w dużej mierze w oparciu o ten poemat zbudował swój 
przekaz o wikińskich wyczynach Olafa Świętego359.

Nesjavísur to wiersz opisujący zwycięstwo Olafa Haraldsso­
na nad jarlem Hlaðir Swenem pod Nesjar w  Niedzielę Palmową, 
26  marca  1016  roku. Wygrana ta oznaczała pokonanie ostatniej 
poważnej przeszkody na drodze do przejęcia władzy w Norwegii. 
Sigvatr przystąpił do pracy nad wierszem już zapewne jako jeden 
z  hirðmenn króla. Co więcej, wszystko wskazuje na to, że sam 
wziął udział w bitwie, co znalazło odbicie w treści poematu. 

Wymowny jest fakt, że mimo relacjonowania bitwy z perspek­
tywy zwycięskiego Olafa i jego hirðu z Nesjavísur przebija wyraź­
ny szacunek wobec Swena i  jego armii. Biorąc pod uwagę całość 
poezji Sigvata, podejście to specjalnie nie dziwi, stanowi raczej 

357  ÍF 27, s. 54.
358  SPMA I, s. 534.
359  SPMA I, s. 534–535.



176

Wstęp

swoisty znak firmowy jego kompozycji. W kontekście Nesjavísur 
zwraca natomiast uwagę, że akcenty tego typu pojawiają się tak 
wcześnie – na początku dworskiej służby Sigvata. Sugerowałoby 
to, że skald już na tym etapie nie stronił od kreowania się na ko­
goś więcej niż tradycyjny dworski apologeta, chętniej ukazując się 
w roli komentatora niż panegirysty. Akcenty te jednak nie zakłó­
cają generalnego przesłania wiersza, jakim jest sława Olafa jako 
militarnego, politycznego i  moralnego zwycięzcy, który w  pełni 
zasługiwał na przejęcie władzy w  kraju. Tym samym Nesjavísur 
można przypisać podobną rolę jak Víkingarvísur, choć oba poe­
maty różni nie tylko bezpośredni stosunek skalda do opisywa­
nych wydarzeń, lecz także wykorzystana argumentacja.

Poszczególne strofy Nesjavísur przywoływane są w  sagach 
królewskich: Fagrskinnie oraz Heimskringli. Ich autorzy kon­
struowali przekazy na temat bitwy, opierając się na tym poe­
macie. Wiersz Sigvata był postrzegany jako ważne świadec
two historyczne oraz przykład dobrze skomponowanej poezji. 
Świadczy o  tym nie tylko obecność pojedynczych strof wiersza 
w  Eddzie Snorriego czy też w  Trzecim traktacie gramatycznym 
Olafa Þorðarsona. Badacze zwracają uwagę, że utworem tym in­
spirowali się późniejsi skaldowie, między innymi Einarr Skúlason  
czy Hallar-Stein360.

Tendencja Sigvata do skupiania uwagi odbiorców na sobie sa­
mym i związane z tym podkreślanie swej roli w opisywanych wy­
darzeniach chyba nigdzie indziej nie wybrzmiała tak silnie, jak 
w Austrfararvísur – Strofach na temat podróży na Wschód. Wiersz 
powstał około 1019 roku jako rezultat wyprawy poety do Szwecji 
w  charakterze posła Olafa Haraldssona. Choć zarówno sam poe­
mat, jak i późniejsza tradycja sag nie są w tej sprawie jednomyślne, 
przyjmuje się dzisiaj, że skald bezpośrednio kierował się na dwór 
jarla Rǫgnvalda, by z  jednej strony wzmocnić przyjaźń między 

360  Ibidem, s. 557 (tam dalsza literatura).



177

2. Saga o potomkach Knuta

nim a  królem Norwegii, a  z  drugiej  – by przygotować grunt pod 
realizację matrymonialnych planów Olafa Haraldssona361. 

Dziś w  skład wiersza zalicza się dwadzieścia jeden strof 362. 
Nie tworzą one zwartej kompozycyjnie drápy, lecz raczej luźną 
sekwencję strof (vísur), która być może w dłuższej perspektywie 
czasowej była „układana” w  jedną poetycką strukturę. W  kon­
sekwencji, co nie dziwi, liczba i  kolejność strof wiersza do dziś 
są przedmiotem naukowej debaty363. Z  brakiem kompozycyjnej 
zwartości poematu wiąże się także jego stylistyczna różnorod­
ność. Austrfararvísur to jedyne w  swoim rodzaju połączenie 
dyplomatycznego raportu i  klasycznego dworskiego panegiryku, 
okraszone dużą dawką odautorskiego egocentryzmu i autoironii. 

Zdaniem badaczy jedna ze strof Sigvata, poświęcona stano­
wieniu przez Olafa Haraldssona prawa w  Norwegii, mogła po­
chodzić z osobnego wiersza na cześć króla – z Óláfsdrápy, której 
głównym tematem było właśnie prawodawstwo władcy (laga-
stjórn). Podstawą do takich domysłów jest tradycja sag, przede 
wszystkim zaś przekaz Flateyjarbók, w  którym pojawia się pas­
sus o  poetach, w  tym Sigvacie, sławiących właśnie ten zakres 
działalności króla364. Swego czasu Finnurr Jónsson wskazywał, 
że drápa ta mogła powstać w drugim, relatywnie spokojniejszym 
okresie panowania Olafa Haraldssona, co mogło też zdecydo­
wać o  jej marginalizacji w  późniejszej tradycji, a  w  konsekwen­
cji – przetrwaniu do naszych czasów zaledwie jednej półstrofy365.  

361  ÍF  29, s.  156–157; ÍF  27, s.  179; SPMA  I, s.  580–581. Zob.  też J.  Mora­
wiec, Sigvatr Thordarson – skald między poezją i polityką, w: Pogranicza w pol-
skich badaniach mediewistycznych, red.  A.  Janeczek, M.  Parczewski, M.  Dzik, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, Rzeszów 2019, s. 323–335.

362  SPMA I, s. 578.
363  SPMA I, s. 579–581.
364  Flateyjarbók II, s.  226; B.  Fidjestøl, Det norrøne fyrstediktet, 

Alvheim & Eide, Bergen 1982, s. 122.
365  SPMA I, s. 614.



178

Wstęp

Należy jednak podkreślić spekulatywność tych rozważań. Nie da 
się wykluczyć, że o ile Sigvatr mógł w istocie dedykować królowi 
osobną drápę, o  tyle interesujący nas helming mógł być kolejną 
tzw. luźną strofą.

Vestrfararvísur to – oprócz Bersǫglisvísur – wiersz, w którym 
najbardziej uwidacznia się polityczne zaangażowanie Sigva­
ta. Poemat powstał najpewniej około 1027 roku, choć o precyzję 
w  tej kwestii niezwykle trudno366. Dziś jako jego składowe iden­
tyfikuje się osiem strof, które przytaczają Snorri w Sagach o Ola-
fie Świętym swojego autorstwa oraz autorzy Fagrskinny i  Sagi 
o  potomkach Knuta367. Otwarta musi pozostać kwestia, czy dys­
ponujemy dziś wszystkimi strofami wiersza, czy też zachował się  
on jedynie częściowo.

Poemat stanowi swoisty komentarz na temat narastającego 
konfliktu między Olafem Haraldssonem a  Knutem Wielkim. Co 
więcej, Vestrfararvísur jest pokłosiem podróży Sigvata do Anglii 
na dwór Knuta. Skald odbył ją, jak wynika z  treści wiersza, na 
polecenie Olafa, a przynajmniej za jego zgodą. W tym względzie 
poemat pełni funkcję relacji przedstawianej władcy, analogicznej 
do Austrfararvísur. Strofy o podróży na Zachód jednak znacząco 
wykraczają poza ten schemat. Skald z jednej strony ostrzega Ola­
fa przed grożącym mu ze strony Knuta i  jarla Hlaðir Hákona nie­
bezpieczeństwem. Z  drugiej strony Sigvatr, podsuwając władcy 
konkretne rozwiązania mające zniwelować owo niebezpieczeń­
stwo, jawi się jako doradca i  polityczny strateg368. Jednocześnie 
skald czuje się zmuszony publicznie deklarować swoją lojalność 
wobec władcy, co może wskazywać, że jego misja w  Anglii oraz 

366  Por.  M.  Townend, Contextualising the Knútsdrápur. Skaldic Praise-
-Poetry at the Court of Cnut, „Anglo-Saxon England”  2001, vol.  30, s.  513;  

SPMA I, s. 616.
367  SPMA  I, s.  615  (tam też rekapitulacja wcześniejszej dyskusji w  tej  

kwestii). 
368  Por. J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 264.



179

2. Saga o potomkach Knuta

poglądy, które się z  nią wiązały, a  których skald nie krył, wzbu­
dzały kontrowersje i podejrzenia o nielojalność poety względem 
króla Norwegii.

Król Anglii i  Danii zdołał zgromadzić wokół siebie spore gro­
no poetów. Tym, który komponował na jego cześć, był także 
Sigvatr. Knútsdrápa to najpewniej efekt wizyty skalda na dworze 
Knuta około 1027 roku, zapewne tej samej, do której odniósł się 
w  Vestrfararvísur369. Wiersz składa się z  jedenastu strof, choć 
są podejrzenia, że mógł ich liczyć więcej370. Kompozycję Sigvata 
wyróżnia zastosowane metrum (tøglag), z  którym albo skald za­
poznał się w Anglii (tam metrum to zastosował jeden ze skaldów 
Knuta – Þórarinn loftunga), albo sam był jego pomysłodawcą. Ko­
lejnym wyróżniającym się elementem kompozycyjnym wiersza 
jest klofastef, czyli rozbity refren371.

Treść zachowanych strof drápy odnosi się do trzech tema­
tów: podboju Anglii przez Knuta, bitwy nad Helgeå oraz wyprawy 
Knuta do Rzymu. Wybór takiej tematyki oraz brzmienie refrenu 
utworu wydają się całkowicie nieprzypadkowe. Kwestia ta będzie 
rozwinięta w  kolejnych rozdziałach, z  uwzględnieniem okolicz­
ności, w jakich Sigvatr obdarzył Knuta swoją poezją.

Erlingsflokkr372 to utwór żałobny na cześć norweskiego moż­
nego, który poległ w bitwie z wojskami Olafa Haraldssona. Do wy­
darzeń tych doszło najpewniej w drugiej połowie lat 20. XI wieku. 
Śmierć Erlinga okazała się dla Olafa pyrrusowym zwycięstwem, 
w  efekcie którego jego przeciwnicy jeszcze bardziej zwarli szere­
gi, coraz intensywniej spoglądając w stronę Knuta Wielkiego. Na 

369  Niektóre z sag – Fagrskinna, Saga legendarna o Olafie Świętym – trak­
tują wiersz jako erfidrápę. Naszym zdaniem jednak Matthew Townend słusznie 
odrzuca tę klasyfikację jako mocno wątpliwą. Por.  M.  Townend, Contextuali-
sing…, s. 514; SPMA I, s. 651.

370  SPMA I, s. 649.
371  SPMA I, s. 650.
372  SPMA I, s. 628.



180

Wstęp

wiersz składa się dziesięć strof. Przywołują je w większości Heim-
skringla, Saga legendarna o Olafie Świętym, w mniejszym zakre­
sie zaś redakcja Sagi o  Olafie Świętym z  kodeksu Flateyjarbók 
oraz Fagrskinna373.

W utworze tym Sigvatr kolejny raz ukazuje swe polityczne za­
angażowanie. Choć docenia w nim siłę Olafa Haraldssona – zgod­
nie z konwencją erfikvæði – nie kryje żalu z powodu śmierci nor­
weskiego możnego. Z treści poematu można wnioskować, że już 
skald odbierał konflikt między Olafem a  Erlingiem oraz jego re­
zultat jako czynnik znacząco determinujący pozycję króla w kraju. 

Z przekazu sag wynika, że około 1032 roku Tryggvi Óláfsson, 
syn Olafa Tryggvasona, podjął próbę przejęcia władzy w  Nor­
wegii. Zakończyła się ona jednak zupełnym niepowodzeniem. 
Tryggvi został pokonany w bitwie przez wojska Swena Knutssona 
w Rogalandzie, w zachodniej Norwegii374. Do wydarzeń tych miał 
nawiązywać wiersz Tryggvaflokkr, który w  średniowiecznej tra­
dycji przypisany został Sigvatowi375. Snorri przytoczył w  Heim-
skringli jedną strofę tego utworu, prócz której do dziś nie zacho­
wał się żaden inny fragment kompozycji.

Strofa ta bezpośrednio nawiązuje do zbrojnej konfrontacji 
między Tryggvim a  Swenem, a  skald jawi się w  niej jako bezpo­
średni świadek tego wydarzenia. Jeśli nie jest to efekt konwencji 
bądź przejaw skłonności skalda do systematycznego uwypukla­
nia swej roli w opisywanych zdarzeniach, Tryggvaflokkr mógłby 
być interpretowany jako dowód aprobaty (zaangażowania?) dla  
zabiegów królewskiego syna, postrzeganych jako zagrożenie  
dla duńskich rządów w  Norwegii376. Niemniej wobec fragmen­
tarycznego zachowania wiersza oraz skromnego zasobu wiedzy 

373  Por. SPMA I, s. 630.
374  ÍF 29, s. 189–190; ÍF 27, s. 413; J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 291–292.
375  ÍF 27, s. 413.
376  Por.  uwagi Judith Jesch w  SPMA  I, s.  644; J.  Morawiec, Knut  

Wielki…, s. 292.



181

2. Saga o potomkach Knuta

o samym Tryggvim Óláfssonie badacz zmuszony jest pozostać co 
do tej kwestii w sferze domysłów.

Dworska poezja sławiąca kobietę jako przedstawiciela władzy 
należy do rzadkości, co tym bardziej uwypukla przymioty Astry­
dy oraz jej rolę w  wydarzeniach, które doprowadziły do prze­
jęcia władzy w  Norwegii przez jej pasierba  – Magnusa Dobrego. 
Sigvatr wiązał z  nowym władcą spore nadzieje, nie dziwi więc, 
że postanowił uhonorować wdowę po Olafie Haraldssonie osob­
nym poematem – Wierszem o królowej Astrydzie. Trzy strofy do 
niego należące przytacza jedynie Heimskringla. Bez odpowiedzi 
musi pozostać pytanie, czy oryginalnie było ich więcej. Sigvatr 
podkreśla w  wierszu wagę zaangażowania Astrydy w  polityczną 
rozgrywkę, która doprowadziła do zmiany na norweskim tro­
nie377. W konsekwencji rolę królowej akcentuje, jako jedyny z au­
torów sag, Snorri Sturluson378. 

Erfidrápa Óláfs helga stanowi istotny element kształtowania 
się tradycji na temat męczeństwa i  świętości Olafa Haraldsso­
na. Wiersz zawiera odwołania do Magnusa Dobrego, wskazują­
ce na bezpośredni kontekst, w  jakim erfidrápa została skompo- 
nowana.

Bersǫglisvísur to jedyny z  zachowanych wierszy Sigvata dedy­
kowany bezpośrednio Magnusowi Dobremu. Nie jest to jednak, 
bynajmniej, poemat pochwalny, lecz polityczny manifest, który 
najpełniej ukazuje tendencję skalda do wyrażania swojej opinii na 
temat opisywanych wydarzeń oraz kreowania się na ich aktywne­
go uczestnika. W skład wiersza zalicza się dziś osiemnaście strof, 
z  których zdecydowaną większość przytacza Morkinskinna. Po 
kilka strof przywołują także autorzy Fagrskinny i Heimskringli 379.

377  Zob.  J.  Jesch, In Praise of Ástriðr Óláfsdóttir, „Saga-Book”  1994,  
vol. 24, s. 1–15.

378  ÍF 28, s. 4–5; SPMA I, s. 646.
379  SPMA  II, s.  11–12  (tam też omówienie dyskusji na temat kolejności 

strof w wierszu).



182

Wstęp

W Bersǫglisvísur Sigvatr zabiera głos w imieniu Norwegów nie­
zadowolonych z działań podejmowanych przez Magnusa Dobrego. 
Król podjął zdecydowane kroki wobec osób, które (słusznie lub 
nie) uważał za przeciwników swego ojca, i  stosował wobec nich 
różnorodne represje. Sigvatr nie tylko krytykuje Magnusa za taką 
postawę, lecz także otwarcie ostrzega go przed jej konsekwen­
cjami, czyli buntem poddanych mogącym zagrozić dalszym jego 
rządom. Według przekazu sag (Morkinskinny, Fagrskinny, Heim-
skringli), które ściśle powołują się na wiersz, wystąpienie skalda 
odniosło pożądany skutek. Król zaniechał represji, dzięki czemu 
zasłużył na wdzięczność poddanych i przydomek Dobry380.

Trzydzieści strof, które w  średniowiecznej tradycji są przy­
pisane Sigvatowi, traktuje się dziś jako tzw.  luźne strofy  – lau-
savísur. Niewykluczone jednak, że przynajmniej część z  nich 
pierwotnie należała do dłuższych kompozycji skalda. Przemawia 
za tym nie tylko stylistyczna zbieżność z wierszami Sigvata, lecz 
także fakt, że w  dużej mierze odnoszą się do dworskiej i  poli­
tycznej aktywności skalda w Norwegii i poza nią. To sprawia, że 
mimo iż część z  nich stanowi integralny element prosimetrum 
narracji, w  której są przywołane (często jako tzw.  strofy sytua­
cyjne), można im przypisać historyczną wartość i  w  uzasadnio­
nych przypadkach traktować na równi ze strofami pochodzącymi 
z konkretnych poematów.

Poezja Sigvata Þorðarsona to ważne świadectwo dziejów Nor­
wegii i Skandynawii w pierwszej połowie XI wieku. Jednocześnie 
to wyjątkowy dowód przemian zachodzących w  twórczości skal­
dów i roli, do jakiej mieli poczuwać się poeci. Sigvatr rzadko wy­
korzystuje odwołania mitologiczne, co jednak wcale nie umniej­
sza poziomu jego poezji. Inna rzecz, że nie jest to tak wyszukana 
i  skomplikowana sztuka, jak utwory skaldów komponujących 
przed Sigvatem i po nim. Być może wynikało to z faktu, że celem 

380  ÍF 23, s. 42; ÍF 28, s. 30; ÍF 29, s. 215.



183

2. Saga o potomkach Knuta

skalda było nie tylko kreowanie pochwały bohaterów jego poezji, 
lecz także wyartykułowanie czytelnego i  dobitnego politycznie 
przekazu, którego często sam był autorem.

Óttarr svarti  – kolejny skald, z  którego dorobku czerpał au­
tor Sagi o  potomkach Knuta  – jawi się jako ważna i  charyzma­
tyczna osobowość, mimo że zasób informacji na jego temat nie 
jest imponujący. Już Einarr Skúlason widział w  nim jednego 
z  hǫfuðskǫld381. Opinię tę podzielał zapewne także Snorri Stur­
lusson, który w Eddzie często przywołuje strofy skomponowane 
przez Óttara.

Postać skalda pojawia się w  sagach poświęconych Olafowi 
Świętemu. Dotyczy to epizodu, w którym Óttarr został oskarżony 
przez króla o  komponowanie poezji miłosnej na temat królowej 
Astrydy, za co został przez niego uwięziony i skazany na śmierć. 
Óttarr zdołał jednak wyjść z  opresji cało dzięki wierszowi na 
cześć władcy. Przekonał w  nim bowiem Olafa do darowania mu 
życia. Przy tej okazji dowiadujemy się także, że przed pojawie­
niem się na dworze króla Norwegii Óttarr służył Olafowi Szwedz­
kiemu i  cieszył się na jego dworze opinią dobrego poety. Ponad­
to skald ten okazał się siostrzeńcem Sigvata Þorðarsona, który 
znacząco wsparł krewnego swoją radą, gdy ten miał stracić życie 
z powodu gniewu króla382.

Więcej na temat Óttara autorzy sag nie mają do powiedze­
nia. Chętnie za to powołują się na jego poezję, która dokumen­
tuje rządy skandynawskich władców pierwszej połowy  XI  wie­
ku: Olafa Szwedzkiego, Olafa Haraldssona i  Knuta Wielkiego. 
Zastanawiająca jest jednak jej dystrybucja. Strofy zaliczane do 

381  SPMA VII, s. 17; Einarr Skúlason’s Geisli. A Critical Edition, ed. M. Chase,  
Toronto University Press, Toronto 2005, s. 62, 135.

382  Saga Óláfs konungs hins helga. Den store saga om Olav den hellige 
efter pergamenthåndskrift i  Kungliga biblioteket i  Stockholm nr.  2  4to med va-
rianter fra andre håndskrifter, red. O.A. Johnsen, Jón Helgason, I kommisjon hos 
Jacob Dybwad, Oslo 1941, s. 702. 



184

Wstęp

Óláfsdrápy przytacza jedynie Snorri w  Eddzie. Knútsdrápę po­
znajemy w  zdecydowanej większości dzięki Sadze o  potomkach 
Knuta, która jako jedyna saga królewska oparła swój przekaz na 
tym utworze. Nieco inaczej rzecz się ma z  Hǫfuðlausn, którego 
strofy znaleźć można w  kilku sagach królewskich (Fagrskinnie, 
Orkneyinga sadze, Sadze o  potomkach Knuta) oraz traktatach 
poetyckich (Pierwszy traktat gramatyczny, Snorra Edda)383. Trud­
no pozbyć się jednak wrażenia, że w  zdecydowanej większości 
przydatność wiersza na potrzeby kolejnych redakcji swej Sagi 
o Olafie Świętym wykazał Snorri.

Za wiarygodne można uznać informacje o  pobycie Óttara na 
dworze króla Szwecji. Nie wiadomo, jak długo tam przebywał. 
Niemniej – według Heimskringli – skald opuścił dwór po śmierci 
Olafa. Wtedy wyruszył do Norwegii, starając się dostać na służbę 
do tamtejszego władcy384. Status Sigvata na dworze tego ostat­
niego mógł wpłynąć na decyzję Óttara. Niewykluczone jednak, 
że jego przybycie do Norwegii zbiegło się z  pojawieniem się tam 
królowej Astrydy, gdy ta poślubiła Olafa Haraldssona. Wiele prze­
mawia natomiast za tym, że Óttarr towarzyszył Sigvatowi w jego 
podróży do Anglii około 1027 roku. Być może była ona także dla 
niego źródłem chwilowych kłopotów, które przyczyniły się do po­
wstania wokół jego osoby historii opartej na motywie hǫfuðlausn.

O  przypisywaniu już w  średniowieczu Óttarowi dużego zna­
czenia świadczą redakcje Skáldatal. Poeta wiązany jest w  nich 
z  władcami Danii (Swenem Widłobrodym, Knutem Wielkim), 
Szwecji (Olafem sœnskim, Ǫnundem Jakubem), Norwegii (Ola­
fem Haraldssonem) oraz norweskim możnym Dala-Guðbrandem. 
Co więcej, w przypadku Swena Widłobrodego i Dala-Guðbranda 
jest jedynym skaldem im przypisanym385.

383  Por. SPMA I, s. 739.
384  ÍF 27, s. 191.
385  Skáldatal, s. 252, 253, 258, 260, 261, 267, 269.



185

2. Saga o potomkach Knuta

Trudno dziś zweryfikować prawdziwość tych danych. Poza 
utworami dla obu Olafów (szwedzkiego i norweskiego) oraz Knu­
ta nie dysponujemy nawet fragmentem poezji, która dedykowana 
byłaby pozostałym władcom. Zachowane w korpusie lausavísur 
Óttara raczej także  – jak wskazuje ich treść  – nie pochodzą 
z utworów dla któregokolwiek z nich386. Również w sagach braku­
je jakichkolwiek informacji na temat kompozycji Óttara dla tych 
władców. Mamy więc do czynienia z istotnymi lukami w dorobku 
skalda albo z fikcją na ten temat wykreowaną przez późniejszych 
autorów. A przecież gdyby zawierzyć Skáldatal, Óttar svarti nale­
żałby do najaktywniejszych i  najbardziej rozchwytywanych poe­
tów XI wieku. W takim przypadku można by oczekiwać lepszego 
zachowania jego artystycznego dorobku. Zalicza się dziś do nie- 
go trzy wiersze: Óláfs drápa sœnska, Hǫfuðlausn i Knútsdrápa. 

Dokładna data powstania Óláfs drápa sœnska nie jest zna­
na. Jej terminus ante quem to  1022  rok, czyli data śmierci króla 
Szwecji. Strofy tego wiersza, w  liczbie sześciu helmingów, jako 
jedyny przytacza Snorri w  Eddzie, brak w  niej jednak adnotacji, 
komu były dedykowane. Co prawda Óttarr wymienia w jednej ze 
strof króla Szwedów Olafa („Ǫleifr… Svía gramr”)387, zwraca uwa­
gę jednak brak bezpośredniego średniowiecznego świadectwa  
na temat wiersza.

W poszczególnych strofach Óttarr odnosi się do rządów wład­
cy nad terytorium i  jego militarnych sukcesów, które stanowią 
podstawę do poetyckiej sławy. Ta jednak razi ogólnością wyra­
żoną przez standardowe zwroty, pozbawione bardziej złożonych 
i efektownych poetyckich form. Bezpośrednie nawiązanie do mo­
tywu hieros gamos oraz przywołanie osoby króla to jedyne ele­
menty wyróżniające poemat. Óttarr dość ogólnie i schematycznie 

386  Jest wielce prawdopodobne, że lausavísa  2  stanowiła pierwotnie ro­
dzaj wstępu do Knútsdrápy Óttara. Por. uwagi M. Townenda w SPMA I, s. 768, 786.

387  SPMA III, s. 340.



186

Wstęp

sławi bohatera swego wiersza, za to wyraźnie akcentuje swoją 
rolę osoby władnej kreować odpowiedni wizerunek. Co więcej, 
wskazując na bohatera wiersza jako osobę zdolną do właściwej 
oceny prezentowanej poezji, sprytnie przemyca nadzieję na sowi­
tą nagrodę za swój wysiłek. 

Hǫfuðlausn, który najpewniej powstał w  pierwszej połowie 
lat  20.  XI  wieku, wydaje się najbardziej znaną kompozycją Ótta
ra w  średniowieczu. Świadczy o  tym przede wszystkim liczba 
sag i  innych utworów, które na swoje potrzeby przywołują więk­
sze lub mniejsze fragmenty wiersza. Najnowsza edycja poematu 
obejmuje dwadzieścia strof, choć niewykluczone, że niektóre  
z  nich (np.  strofy  17, 19, 20) pierwotnie nie wchodziły w  jego 
skład. Porządek strof nie wzbudza, poza wyjątkami, większych 
kontrowersji.

Mimo jego tradycyjnej nazwy można wysunąć przypuszcze­
nie, że w rzeczywistości wiersz Óttara był klasyczną drápą skom­
ponowaną na cześć Olafa Haraldssona. Przemawia za tym fakt, 
że tak nazywa go Snorri, który w  swoich dziełach wykorzystuje 
najwięcej strof przypisywanych do wiersza. Autor Heimskringli 
nigdy nie nazywa go mianem Hǫfuðlausn388. Dzieje się tak na­
tomiast w  innych redakcjach Sagi o  Olafie Świętym, powstałych 
przed i  po Snorrim, choć te dla potwierdzenia swoich relacji na 
temat gniewu króla Olafa na skalda wykorzystują zaledwie jedną 
strofę poematu389. Dlatego wydaje się, że wiersz Óttara zaistniał 
w  zupełnie innych, zapewne bardziej tradycyjnych, okolicznoś­
ciach na dworze króla Norwegii.

Treść drápy opiewa wojenne dokonania Olafa Haraldssona 
przed objęciem norweskiego tronu. Skald w  kolejnych strofach 

388  ÍF  27, s.  172. Por.  też J.  Jesch, The ‘Meaning of the Narrative Moment’. 
Poets and History in the Late Viking Age, w: Narrative and History in the Early 
Medieval West, eds. E.M. Tyler, R. Balzaretti, Brepols, Turnhout 2006, s. 253.

389  SPMA I, s. 739–740.



187

2. Saga o potomkach Knuta

opowiada o  kampaniach króla na Bałtyku, we Francji i  w  Ang
lii. Óttarr w  dużej mierze oparł swój przekaz na Víkingarvísur. 
Wiersz Sigvata był dla niego źródłem informacji oraz wzorcem 
kompozycyjnym390. Choć w  wielu przypadkach Óttarr wręcz 
plagiatuje swego wuja, w  przeciwieństwie do niego jest bardziej 
zdecydowany w  podkreślaniu roli Olafa w  opisywanych wyda­
rzeniach391. Wiersz, mimo pozornie innego tematu, wiele mówi 
o  tym, w  jaki sposób kreowano w  otoczeniu Olafa Haraldsso­
na jego wizerunek, oraz jaką strategię kompozycyjną musiał 
stosować skald, aby wpisać się swoim wierszem w  polityczne  
i ideowe trendy. 

Knútsdrápa to najpewniej rezultat wspólnej wyprawy Ótta­
ra i Sigvata do Anglii na dwór Knuta Wielkiego około 1027 roku. 
Drápa składa się z  jedenastu strof, w  tym dwóch pojedynczych 
helmingów. Z  wyjątkiem strofy jedenastej tematem wiersza są 
dzieje podboju Anglii przez Knuta Wielkiego. Ostatnia strofa 
wiersza dotyczy zaś bitwy nad Helgeå i  odróżnia się znacząco 
od reszty poematu. Przekłada się to na stan zachowania wiersza 
w  sagach. Strofy od pierwszej do dziesiątej zachowane są jedy­
nie w  Sadze o  potomkach Knuta, a  strofa jedenasta funkcjonuje 
w  licznych przekazach na temat Olafa Świętego, natomiast brak 
jej w historii potomków Knuta.

Mimo wszystko tradycja sag jest zgodna w  identyfikowaniu 
tej strofy jako fragmentu Knútsdrápy392. O  innych argumen­
tach przemawiających za jej wiarygodnością będzie jeszcze 
mowa. Skład wiersza można by poszerzyć opcjonalnie o  jedną  

390  Por.  J.  Grove, Recreating Tradition. Sigvatr Þórðarson’s Víkingarvísur 
and Óttar svarti’s Hǫfuðlausn, Á austrvega. Saga and East Scandinavia Preprint 
Papers of the 14th Saga Conference, Uppsala 9th–15th August 2009, eds. A. Ney, 
H.  Wiliams, F.  Charpentier Ljungqvist, Gävle University Press, Gävle  2009, 
s. 327–335.

391  SPMA I, s. 740.
392  ÍF 29, s. 165; ÍF 27, s. 280.



188

Wstęp

z  lausavísur Óttara, która także odnosi się do aktywności skal­
da na dworze Knuta. Być może stanowiła ona rodzaj wstępu do 
właściwej drápy393. 

Óttarr kataloguje w  wierszu kolejne poczynania armii Knu­
ta w  Anglii, nawiązując do bitew pod Sherston, Brentford 
i Ashingdon oraz oblężenia Londynu. Nie dziwi fakt, że przekaz 
skalda był wielokrotnie wykorzystywany w  próbach opisania 
dziejów podboju Anglii przez armię Knuta. W kolejnych rozdzia­
łach skupię się na tym, w jaki sposób wiersz Óttara wpisywał się 
w  propagandowe zabiegi króla Anglii i  Danii w  drugiej połowie 
lat 20. XI wieku – pamięć o podboju Anglii, o dziwo, była ich waż­
nym elementem.

Mimo tego, że o kolejnym poecie, którego dorobek przywołał 
autor Sagi o  potomkach Knuta, Þórarinie loftunga (Sławiącym 
Języku), wiadomo niewiele, istnieje uzasadnione przekonanie, 
że odgrywał ważną rolę w wydarzeniach, które opisywał w swej 
poezji. Z  przekazów Heimskringli i  Knýtlinga sagi dowiadujemy 
się jedynie, że Þórarinn był Islandczykiem i cieszył się opinią do­
brego poety, o czym świadczyły jego wizyty na licznych dworach 
skandynawskich władców394.

Skáldatal przypisuje Þórarina Knutowi Wielkiemu oraz jego 
synowi Swenowi395, co zgadza się ze stanem zachowanej poe­
zji skalda. Nie jest znana dokładna data pojawienia się Þórarina 
na dworze Knuta, ale musiało się to stać przed  1028  rokiem, 
czyli przed ekspedycją króla Anglii i  Danii do Norwegii, skald 
wziął w  niej bowiem udział i  opisał ją w  jednym z  poematów396. 
Þórarinn nie tylko zdobył uznanie jako poeta397, lecz także cieszył 

393  B. Fidjestøl, Det norrøne…, s. 84–85; SPMA I, s. 786–787.
394  ÍF 27, s. 307; ÍF 35, s. 124.
395  Skáldatal, s. 258, 267.
396  Por. J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 274–275. 
397  Świadczyć o  tym może między innymi jego przydomek  – loftunga, 

czyli „język sławy”.



189

2. Saga o potomkach Knuta

się królewskim zaufaniem, skoro z  rozkazu Knuta dołączył do 
otoczenia Swena Knutssona, który około 1030 roku wraz ze swo­
ją matką Ælfgifu objął z  ojcowskiego nadania władzę w  Norwe­
gii398. Skomponowany tam wiersz, zatytułowany Glælognskviða, 
świadczy o  tym, że skald został zaangażowany w  działania oto­
czenia Swena mające na celu przejęcie kontroli nad rozwijającym 
się kultem św.  Olafa. Niewykluczone, że właśnie z  takim zada­
niem Knut wysyłał Þórarina do Norwegii399. Nie wiadomo, jakie 
były dalsze losy skalda. Być może opuścił Norwegię razem ze  
Swenem i  jego matką, ustępującymi pod coraz większą presją  
ze strony możnych norweskich.

Na dorobek Þórarina składają się trzy wiersze: Hǫfuðlausn, 
Tøgdrápa i Glælognskviða. Choć tytuł pierwszego z nich ma śred­
niowieczny rodowód, kontekst z nim związany może być później­
szą literacką konstrukcją. Snorri przytacza w Heimskringli refren 
wiersza i jest to jedyny fragment, który zachował się do naszych 
czasów400. Niemniej treść refrenu odwołująca się do konceptu 
rządów Knuta w  charakterze chrześcijańskiego władcy wpisuje 
wiersz Þórarina w działania propagandowe, podejmowane przez 
Knuta i  jego otoczenie. To każe zgodzić się z propozycją datowa­
nia wiersza około  1027  roku401. Wobec wątpliwości dotyczących 
prawdziwości motywu hǫfuðlausn możliwe, że refren pochodzi 
z  drápy, którą Þórarinn zainicjował swoją służbę na rzecz króla 
Anglii i Danii402.

Można natomiast, co nieczęsto się zdarza, precyzyjnie okreś­
lić ramy czasowe, w  jakich Þórarinn skomponował Tøgdrápę. 

398  J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 286.
399  Ibidem, s. 299.
400  SPMA I, s. 849–850.
401  M. Townend, Contextualizing…, s. 513–514; SPMA I, s. 850.
402  J.  Morawiec, Skald in Royal Service. The Case of Þórarinn lof-

tunga, part  1, Ideological Contexts of Hǫfudlausn, „Studia Maritima”  2020,  
vol. 33, s. 33–52.



190

Wstęp

Z  treści wiersza wynika, że nastąpiło to między  1028  a  1030  ro­
kiem, czyli między przejęciem władzy w  Norwegii przez Knuta 
a  śmiercią przewidzianego na królewskiego namiestnika jarla 
Hlaðir Hákona403. Wiersz to swoisty zapis szlaku podróży Knuta 
po Norwegii w trakcie kampanii 1028 roku. Skald wylicza w nim 
miejsca, które stanowiły albo istotny element samych działań 
(Limfjord, gdzie doszło do połączenia sił Knuta z  Anglii i  Danii), 
albo dzięki którym (np.  Stad) odbiorcy mogli zorientować się 
w skali postępów duńskiej armii.

W skład wiersza wchodzi osiem strof. Skald wyposażył drápę 
w  klofastef, którego drugiej części brakuje, co wskazuje jedno­
znacznie na niezachowanie wiersza w  całości404. Jego początek 
(„Knúts und sólar”) dowodzi, analogicznie do Hǫfuðlausn, że 
Þórarinn komponował drápę z  pełną świadomością oczekiwań 
ideowych płynących ze strony króla i jego otoczenia.

Była już mowa o  dystrybucji poszczególnych strof Tøgdrápy 
w staroskandynawskich przekazach. Jedną z nich, strofę siódmą, 
znaleźć można tylko w  Sadze o  potomkach Knuta405. Wiersz wy­
różnia użyte w nim metrum, czyli tøglag, które od dróttkvætt róż­
ni się przede wszystkim liczbą sylab w linii (cztery zamiast sześ­
ciu). Zgodnie z  tytułem wiersza (Poemat o  wyprawie) metrum 
miało, być może, znaleźć zastosowanie w  relacjach z  wypraw 
wojennych, ewentualnie z innych podróży władcy. Tøglag jawi się 
jako metrum szczególnie związane z  dworem Knuta. Być może 
wynikało to z  podejmowanych przez tego władcę różnych wy­
praw (do Danii, Norwegii, Rzymu, Saksonii), które za każdym ra­
zem przedstawiano jako wydarzenie wielkiej rangi, istotny prze­
jaw sprawowanych przez Knuta rządów. W  tym samym metrum 
Knútsdrápę skomponował także Sigvatr. Matthew Townend przy­

403  SPMA I, s. 851. Por. też J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 286.
404  SPMA I, s. 851.
405  SPMA I, s. 851.



191

2. Saga o potomkach Knuta

puszcza, że to właśnie on był jego pomysłodawcą i zastosował je 
jako pierwszy, ale to wiersz Þórarina uczynił metrum znanym406. 
Bardziej szczegółowa analiza obu utworów zdaje się wskazywać, 
że obaj poeci podjęli wyzwanie skomponowania wierszy w  me­
trum, którego kryteria zostały im podsunięte przez poetę z  oto­
czenia króla Anglii i Danii407. 

Glælognskviða to wiersz, który Þórarinn skomponował już 
w  Norwegii, najpewniej około  1032  roku. Utwór jest istotnym 
przejawem działań Swena Knutssona i jego matki Ælfgifu z Nort­
hampton, którzy w  celu umocnienia swojej pozycji w  Norwegii 
postanowili przejąć patronat i kontrolę nad rodzącym się kultem 
św.  Olafa. Fakt, iż wiersz został skomponowany przez Þórarina, 
również ma swoją wymowę. Świadczy bowiem o  tym, że skald 
cieszył się uznaniem oraz zaufaniem swoich patronów, którzy 
mieli pewność, że stworzy poemat spełniający ich oczekiwania.

Na wiersz składa się dziewięć strof, niewykluczone, że pier­
wotnie było ich więcej. W  całości przytacza je Snorri w  obu re­
dakcjach Sagi o  Olafie Świętym; strofę pierwszą dodatkowo 
zawiera Fagrskinna408. Glælognskviða jest skomponowana w me­
trum kviðuháttr, którego wybór mógł być podyktowany faktem, 
że choć odbiorcą wiersza był Swen Knutsson, nie był to typowy 
utwór pochwalny. Sugestia M.  Townenda, że Þórarinn pozosta- 
wał pod wpływem wcześniejszej poezji komponowanej w  kviðu- 
háttr, przede wszystkim Ynglingatal, wydaje się ciekawa, ale 
w niewielkim stopniu udokumentowana409. 

Þórarinn prezentuje w  wierszu wspaniałość Swena i  jego 
otoczenia. W  kolejnych strofach skald zwraca się do nowego 

406  SPMA I, s. 852.
407  Por.  J.  Morawiec, Skald in Royal Service. The Case of Þórarinn lof-

tunga, part  2, Poetics and Ideology of Tøgdrápa, „Studia Maritima”  2021,  
vol. 34, s. 33–60.

408  SPMA I, s. 863.
409  SPMA I, s. 864.



192

Wstęp

władcy Norwegii, wskazując mu Olafa Świętego jako wzór do 
naśladowania w rządzeniu krajem. Swen ma czcić świętość swo­
jego poprzednika, którego jest dziedzicem, i  nie ustawać w  swej 
szczodrości i pokojowym nastawieniu. Þórarinn nieprzypadkowo 
opisuje pielgrzymki do grobu świętego, odbywane tam nabożeń­
stwa i  cuda, które dokonują się dzięki interwencji Olafa. Swen 
także, według poety, powinien okazać szacunek świętemu i mod­
lić się przy jego grobie. Bardzo możliwe, że prezentacja wiersza 
towarzyszyła takiej manifestacji ze strony Swena. Nawiedzenie 
grobu, modlitwa połączona z  ofiarą stawały się czytelnymi zna­
kami duchowej więzi między zmarłym królem i  nowym władcą. 
Służyły one zarówno podkreślaniu szczególnego statusu Olafa 
Haraldssona, jak i  umacnianiu pozycji Swena Knutssona jako 
jego pełnoprawnego następcy410.

W  Sadze o  potomkach Knuta obecna jest poezja Hallvarða 
háreksblesi, o  którym w  zasadzie nic nie wiadomo. Jedyne, co 
pewne w jego kontekście, jest to, że skomponował drápę na cześć 
Knuta Wielkiego, jej fragmenty przywołują autorzy obu sag. Po­
zostałe zachowane strofy Hallvarða, które zapewne wchodziły 
w skład Knútsdrápy, przytacza Snorri w Eddzie411.

Treść poematu wskazuje na to, że Hallvarðr przebywał na 
dworze Knuta i  skomponował go w  czasie zbliżonym do cza­
su powstania innych wierszy na cześć tego władcy, czyli w  dru­
giej połowie lat  20.  XI  wieku. Jego pobyt w  Anglii był zapewne 
rezultatem wzmożonego zapotrzebowania na sztukę skaldyczną 
na dworze Knuta. Niestety, brak dziś możliwości powiedzenia  

410  Por.  M.  Townend, Knútr and the Cult of St. Óláfr. Poetry and Pa-
tronage in Eleventh-Century Norway and England, „Viking and Medieval 
Scandinavia”  2005, vol.  1, s.  251–279; J.  Lindow, St.  Olaf and the Skalds, 
w:  Sanctity in The North. Saints, Lives and Cults in Medieval Scandina-
via, ed.  Th.A.  Dubois, University of Toronto Press, Toronto  2008, s.  103–127,  
szczególnie 112–115. 

411  ÍF 27, s. 311; ÍF 35, s. 103.



193

2. Saga o potomkach Knuta

czegokolwiek więcej na temat okoliczności, w  jakich Hallvarðr 
znalazł się w otoczeniu króla Anglii i Danii.

Knútsdrápa Hallvarða nawiązuje treścią do innych wierszy 
komponowanych na cześć Knuta. Skald sławi króla za jego wo­
jenne i  polityczne osiągnięcia, przedstawiając go jako niezrów­
nanego wodza i  króla. Między innymi przywołuje jego wojenne 
sukcesy w Anglii. Hallvarðr podkreśla też władzę Knuta w Anglii 
i Danii oraz nastanie pokoju, który kraje te zawdzięczają królowi. 
Charakterystyczne dla tego wiersza jest mieszanie się odwołań 
pogańskich i  chrześcijańskich. Dotyczy to między innymi opisu 
świata, który nie zna wspanialszego króla. Jego bezkres wyzna­
czają Yggdrasill oraz mityczny wąż Migdardsorm. Równocześnie 
skald osiąga ten sam efekt, przywołując motyw nieba – siedziby 
chrześcijańskiego Boga. Zwraca uwagę fakt, że poeta wykorzystu­
je pogańskie motywy z większym kunsztem, tworząc dzięki nim 
bardziej wyszukane i  złożone struktury. Odwołania chrześcijań­
skie są mniej liczne, ponadto nie są tak kunsztowne. Niemniej 
Knútsdrápa jest dowodem na to, że skald był w stanie umiejętnie 
żonglować przeciwstawnymi elementami w celu kreowania obra­
zu sławnego, wojowniczego i sprawiedliwego króla412.

Wśród skaldów, których strofy znalazły się w  Sadze o  po-
tomkach Knuta, jest również Arnórr jarlaskáld Þórðarson. Był 
Islandczykiem, którego bez wątpienia należy zaliczyć do grona 
hǫfuðskǫld. Przemawia za tym nie tylko relatywnie bogaty zacho­
wany poetycki dorobek, lecz także status, jakim skald cieszył się 
w Skandynawii.

Arnórr urodził się około  1011–1012  roku w  Hítarnes, w  za­
chodniej Islandii. Jego ojcem był Þórðr Kolbeinsson, matką zaś 
Oddný Þorkelsdóttir. Ze względu na jego rodziców o  Arnórze 
wspomina Bjarnar saga hitdœlakappa. Pojawia się on w rozdzia­
le  XXIII, w  którym opisane jest kolejne starcie między Þórðem 

412  Por. J. Morawiec, Knut Wielki…, s. 272–282.



194

Wstęp

a  Björnem  – w  trakcie walk koni w  pobliżu Fagriskogr. Obydwaj 
poeci zabawiali zebranych swoją twórczością, którą każdy z nich 
poświęcił żonie swego rywala. Choć saga tego nie precyzuje, 
można się domyślać, że wiersze obu skaldów zaliczały się do 
poezji miłosnej (mansǫngr). Po tym, jak Þórðr i Björn zakończyli 
deklamacje, ten pierwszy spytał swoich synów, Arnóra i Kolliego, 
czy podobały im się oba wiersze. Arnórr odpowiedział, że taka 
poezja w ogóle mu się nie podoba i jest czymś nie do zniesienia413. 

Arnórr przewija się także w  narracji Sagi o  Grettirze. W  roz­
dziale LX opisano walkę, do jakiej doszło między protagonistą sagi 
a mieszkańcami Myrar. Grettir czynił tam wielkie szkody. O pomoc 
w  walce z  nim zwrócono się do Þórða Kolbeinssona. Ten do roz­
prawy z Grettirem wysłał swojego syna Arnóra, którego późniejszy 
przydomek – Skald Jarlów – został przy okazji wspomniany.

Walka z Grettirem zakończyła się dla mieszkańców Myrar klę­
ską. Oddział, na czele którego stanął Arnórr, widząc efekt dotych­
czasowych starć, nawet nie podjął z przeciwnikiem walki. Według 
sagi za taką postawę, uznaną za niegodną wojownika, Arnórr 
spotkał się z powszechną krytyką, także ze strony swego ojca414. 

Obydwa przekazy przedstawiają Arnóra w  niezbyt pozytyw­
nym świetle. Skald jawi się jako młodzieniec raczej zniewieściały, 
nieskory, w przeciwieństwie do swojego ojca, do angażowania się 
w zbrojne konflikty, z czym wiązały się znikome talenty wojenne. 
Nie sposób rozstrzygnąć, na ile obraz ten odpowiada prawdzie. 
Warto jednak przywołać w tym kontekście epizod z Orkneyinga 
sagi, wedle którego Arnórr tuż przed kolejnym starciem między 
jarlami Rǫgnvaldem i Þorfinem został przez tego drugiego odsta­
wiony w bezpieczne miejsce, skąd miał obserwować zbliżające się 
zmagania, zamiast brać w nich osobiście udział415.

413  ÍF 3, s. 174–175.
414  ÍF 7, s. 194–197.
415  ÍF 34, s. 66.



195

2. Saga o potomkach Knuta

Wzmianka w  Skáldatal zaliczająca Arnóra do poetów Knu­
ta Wielkiego każe wierzyć badaczom, że w  drugiej połowie 
lat 30. XI wieku skald pojawił się na dworze króla Anglii i Danii416. 
Z kolei jedna z lausavísur Arnóra może być pozostałością wiersza 
na cześć Knuta. Dalsza dworska kariera Arnóra wiąże się z  jarla­
mi Orkadów. Skald przybył na wyspy zapewne na przełomie 
lat 30. i 40.  XI wieku. W tym czasie Orkadami wspólnie rządzili 
wspomniani już Rǫgnvaldr i  Þorfinn. Ci jednak szybko popad­
li w  konflikt, który przerodził się w  bezwzględną wojnę. Arnórr, 
zaprzyjaźniony i  skoligacony z  obydwoma jarlami, znalazł się 
w  dość kłopotliwej sytuacji. Gdy zamordowano Rǫgnvalda, oko­
ło 1045 roku, skald opuścił Orkady i udał się do Norwegii.

W  tym czasie krajem rządzili wspólnie Magnus Dobry i  Ha­
rald Srogi. Napięte relacje między stryjem i  bratankiem zmusiły 
zapewne skalda do bardziej jednoznacznych wyborów, niż su­
geruje to późniejsza tradycja (przede wszystkim Arnórs þáttr 
jarlaskálds). Mimo niewątpliwych talentów poetyckich Arnóra, 
zapewne docenianych zarówno przez Magnusa, jak i  Haralda, 
łaska pierwszego mogła oznaczać niechęć ze strony drugiego. 
Dwie drápur, w tym jedna żałobna, dedykowane Magnusowi Do­
bremu sugerowałyby jednak bliższe relacje z  synem Olafa Świę­
tego. Ze służbą na jego dworze wiąże się pierwsze zastosowa­
nie w  poezji dworskiej nowego metrum, hrynhent, którego 
pomysłodawcą był zapewne Arnórr. Mimo to większość poezji, 
którą tworzył, oparta jest na klasycznym metrum dworskim  –  
dróttkvætt417.

Nie wiadomo, jak długo Arnórr przebywał w  Norwegii 
oraz kiedy zmarł. Należy zgodzić się z  Dianą Whaley, że poeta  

416  Skáldatal, s.  258, 267. Por.  też R.  Frank, King Cnut in the Verse of 
his Skalds, w:  The Reign of Cnut: King of England, Denmark and Norway,  
ed. A. Rumble, Leicester University Press, London 1994, s. 106–124.

417  SPMA II, s. 177.



196

Wstęp

w zasadzie jest nieobecny w opowiadaniach na temat skaldów na 
dworze Haralda Srogiego, co także wskazuje na jego rzeczywistą 
sytuację za rządów tego władcy418.

Arnórr żył jeszcze na początku drugiej połowy lat 60.  XI wie­
ku, o  czym świadczą wiersze żałobne skomponowane na cześć 
Haralda Srogiego i  jarla Þorfina. Być może skald w  pewnym mo­
mencie zdecydował się na powrót do Islandii, o  czym świadczy­
łyby zachowane fragmenty poezji, którą miał dedykować Her­
mundowi Illugasonowi i  Gellirowi Þorkelssonowi. Mimo służby 
dla norweskich królów i  uznania, jakie tam zdobył, w  tradycji 
Arnórr został zapamiętany przede wszystkim jako skald jarlów 
(jarlaskáld)419. Sam w  jednej ze strof Rǫgnvaldsdrápy wyzna­
je, że stało się tak dzięki sojuszowi i koligacji z jarlem, będących 
efektem małżeństwa, najpewniej samego Arnóra420. Nie wia­
domo jednakże, kim była żona poety ani czy skald doczekał się  
z nią potomstwa. 

Rǫgnvaldsdrápa to wiersz o  charakterze żałobnym, skompo­
nowany niedługo po śmierci jarla. Dwa helmingi i  jeden kuplet, 
które zachowane zostały w  jednej z  redakcji Sagi o  Olafie Świę-
tym, Orkneyinga sadze i  Eddzie Snorriego, to zapewne jedynie 
fragmenty większej całości421. Można się domyślać, że wiersz, 
poza elementami charakterystycznymi dla erfikvæði, zawierał 
nawiązania do politycznej sytuacji na Orkadach, prowadzącej do 
śmierci Rǫgnvalda i opuszczenia wysp przez skalda.

Zaangażowanie Arnóra w  polityczne wypadki na Orkadach 
było tym bardziej uzasadnione, że pozostawał on skoligaco­
ny z  obydwoma stronami konfliktu, o  czym  – zapewne nie bez 
dumy – mówi w wierszu.

418  SPMA II, s. 260.
419  SPMA II, s. 177.
420  SPMA II, s. 180.
421  Por. ibidem, s. 178.



197

2. Saga o potomkach Knuta

Magnúsdrápa hrynhenda to być może utwór, którym Arnórr 
inicjował swoją służbę na dworze Magnusa Dobrego. Skompono­
wana została po roku 1043 (najazd na Wolin) a przed 1047 rokiem 
(śmierć Magnusa), być może około  1045  roku. W  swej głównej 
części wiersz rekapituluje dzieje panowania Magnusa Dobrego. 
Skald opowiada więc o jego przybyciu do Norwegii z Rusi, przeję­
ciu władzy w Danii, walkach ze Słowianami oraz ze Swenem Úlfs­
sonem. W drugiej części wiersza skupia się na wojennych (także 
w kontekście dowodzenia flotą) talentach władcy422.

Drápę wyróżniają dwa elementy kompozycyjne. Pierwszy to 
część centralna (stefjamél) pełniąca funkcję refrenu. Składają się 
na nią, zdaniem D.  Whaley, strofy od jedenastej do trzynastej, 
czyli między innymi opis najazdu Magnusa Dobrego na Wolin 
oraz starcia ze Słowianami pod Hlýrskógsheiðr423. Dokonania te 
zostały przez Arnóra wybrane jako szczególne dowody przymio­
tów króla oraz jego duchowej więzi z  Olafem Świętym424. Drugi 
element to metrum, w  którym skomponowany jest wiersz, czyli 
hrynhent. Bez wątpienia to najwcześniejszy przykład jego zasto­
sowania w  poezji dworskiej. Jednocześnie uznaje się wiersz za 
istotny w  przyswajaniu w  sztuce skaldycznej elementów chrześ­
cijańskich, w czym celowała poezja Arnóra425.

Dziś w  skład wiersza zalicza się dwadzieścia strof, szeroko 
(w  różnym zakresie) przywoływanych w  sagach królewskich. 
Świadczy to o postrzeganiu Arnóra jako ważnego świadka, a jego 
wiersza jako istotnego świadectwa rządów Magnusa Dobrego.

Drugi z  wierszy Arnóra dla Magnusa Dobrego  – Magnús
drápa  – został skomponowany już po śmierci tego władcy i  ma 

422  J. Morawiec, Wolin…, s. 449.
423  D.  Whaley, The Poetry of Arnórr jarlaskáld. An Edition and Study,  

Turnhout, Brepols 1998, s. 165–167.
424  J. Morawiec, Wolin…, s. 450, 457.
425  M. Clunies Ross, A History of Old Norse Poetry and Poetics, Cambridge 

University Press, Cambridge 2005, s. 128.



198

Wstęp

charakter żałobny. Poemat był bezpośrednio kierowany do 
hirðmenn, otoczenia zmarłego władcy, do których nawiązuje 
w  strofach drugiej i  siedemnastej. Skald wylicza w  nim główne 
osiągnięcia Magnusa, w  dużej mierze powtarzając katalog dzia­
łań, które pojawiły się już w hrynhendzie. Co ciekawe, tym razem 
skald zdecydował się na standardowe metrum  – dróttkvætt, ze 
strofą dziewiętnastą jako potencjalnym refrenem426.

Þorfinnsdrápa to wiersz dedykowany drugiemu z  jarlów Orka­
dów, z którym Arnórr był związany. Þorfinn zmarł około 1065 roku, 
żałobna drápa powstała zapewne niewiele później. Jako składowe 
wiersza identyfikuje się dziś dwadzieścia pięć strof, niewykluczone 
jednak, że część z nich w rzeczywistości należy do Rǫgnvaldsdrápy 
(dotyczy to przede wszystkim strof  9–12). D.  Whaley słusznie za­
uważa, że dopiero śmierć Þorfina stworzyła możliwość otwartej 
admiracji Rǫgnvalda, który zginął z  rozkazu stryja. Bez wątpienia 
Arnórr darzył atencją obu jarlów i  choć poemat dedykowany jest 
Þorfinowi, skald wykorzystuje go również do wyrażenia swego 
bólu z  powodu tragicznie zakończonego konfliktu między nimi. 
Warto między innymi zauważyć, że skald modli się w  obu wier­
szach za zbawienie obu jarlów. Wydaje się, że kryje się za tym głęb­
sze zaangażowanie emocjonalne niż jedynie chęć pełnego wpisa­
nia się w konwencję erfikvæði427. Większość strof drápy zachowana 
jest w Orkneyinga sadze. Wybrane fragmenty przywołują także au­
torzy innych sag królewskich oraz Snorri w Eddzie428.

O genezie Haraldsdrápy mowa jest w Arnórs þáttr jarlaskálds. 
Według tego przekazu skald obiecał Haraldowi Srogiemu, że 
skomponuje na jego cześć wiersz żałobny, pod warunkiem że go 
przeżyje429. W  tym samym opowiadaniu pojawia się informacja 

426  Por. SPMA II, s. 207.
427  SPMA II, s. 230.
428  SPMA II, s. 230.
429  ÍF 23, s. 143–146.



199

2. Saga o potomkach Knuta

o  jeszcze jednym poemacie Arnóra dla Haralda, Blágagladrápie, 
który jednak nie zachował się do naszych czasów. Komentarz 
samego Haralda w  tym samym þáttr, że wiersz ulegnie zapo­
mnieniu, może sugerować, że w  rzeczywistości poezja Arnóra 
nie gościła zbyt często na dworze tego władcy. Mimo to kompo­
zycja erfidrápy jest faktem i, o czym była mowa wcześniej, skald, 
zgodnie z  konwencją, przedstawił bardzo pozytywny obraz Ha­
ralda. W wierszu skatalogowano główne wydarzenia z życia króla, 
wieńcząc narrację przywołaniem wydarzeń pod Stamford Bridge. 
Haraldsdrápa znalazła swoje miejsce w sagach królewskich: Mor-
kinskinnie, Fagrskinnie i Heimskringli430. 

Autor Sagi o  potomkach Knuta sięgnął także do dorobku 
poetyckiego Þorleika Pięknego (fagri ). Z  pochodzenia Þorleikr 
był najpewniej Islandczykiem, poza tym szczegółem pozostaje 
osobą nieznaną. Według przekazu sag królewskich, które przy­
wołują jego poezję, skald podążył przez Norwegię na dwór Swe­
na Úlfssona, aby przedstawić mu wiersz skomponowany na jego 
cześć. Korespondują z  tym dane ze Skáldatal, gdzie Þorleikr 
przypisany jest władcy Danii431. O  ile sam fakt obecności poety 
u boku Swena potwierdza zachowana jego poezja, o tyle nic pew­
nego nie można powiedzieć na temat jej okoliczności ani czasu 
trwania. Sugestie Kari Ellen Gade, że przydomek skalda (Piękny) 
może wskazywać na pokrewieństwo Þorleika z  rodem z  Laxár­
dalr, muszą pozostać w sferze spekulacji432. 

Sveinnsflokkr to jedyny poemat skaldyczny dedykowany Swe­
nowi Úlfssonowi zachowany do naszych czasów. Przekaz sag 
sugeruje, że Þorleikr przybył do Norwegii i na miejscu rozpoczął 
komponowanie poematu o  władcy Danii. Jego pracę miały sty­
mulować kolejne wieści na temat działań Swena wobec Haralda  

430  Zob. J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 198–202.
431  Skáldatal, s. 258, 267.
432  SPMA II, s. 312.



200

Wstęp

Srogiego433. Brak w  zachowanych strofach bezpośrednich odnie­
sień do Swena czyni ten kontekst wiersza prawdopodobnym. 

Zwraca uwagę dualizm czasowy charakteryzujący strofy 
utworu. Część z nich opisuje wydarzenia przeszłe, przywoływane 
z pewnej perspektywy czasowej. Z kolei pozostałe strofy cechuje 
czas teraźniejszy, wskazujący na wydarzenia dziejące się lub ma­
jące się zdarzyć gdy poemat powstawał434. Ten dysonans czasowy 
również mógł wpłynąć na interpretację okoliczności powstania 
wiersza, jakie przedstawiono w  Morkinskinnie i  Heimskringli. 
Może też mieć swoje znaczenie przy próbie określenia funkcji 
wiersza i celów, jakie przyświecały Þorleikowi w czasie jego kom­
ponowania.

W  skład wiersza zalicza się dziesięć strof. Zwraca uwagę ich 
dystrybucja w  sagach. Pierwszą i  dziesiątą przytacza jedynie 
autor Sagi o  potomkach Knuta. Pozostałe strofy cytują autorzy 
innych sag królewskich435. Skald koncentruje się w  nich na kon­
frontacji Haralda Srogiego ze Swenem Úlfssonem, przede wszyst­
kim w Götaälv i pod Hedeby. 

Pewne problemy wiążą się ze strofą pierwszą. Opisuje ona 
zbrojną konfrontację na północ od Hedeby („norðan Heiðabœ”). 
Strony konfliktu nie są w niej nazwane wprost, a bohater określo­
ny jest za pomocą kenningu („rozdawca ognia krainy jastrzębi”), 
co z  pewnością nie ułatwia jego identyfikacji. Skald wspomina 
także Słowian (Vinðr), których ogromna liczba została w  trak­
cie walki wybita („hundmargr herr lá dauðr”)436. Strofę tę  – jak 
wspomniano  – jako jedyny przytacza autor Sagi o  potomkach 
Knuta przy okazji opisu walk Magnusa Dobrego ze Słowianami 
pod Hlyrskógsheidr w 1043 roku. Zdając sobie sprawę, że pocho­

433  ÍF 23, s. 195; ÍF 28, s. 113.
434  Por. SPMA II, s. 312.
435  Szczegółowo na ten temat zob. SPMA II, s. 311.
436  SPMA II, s. 313.



201

2. Saga o potomkach Knuta

dzi ona z  wiersza poświęconego Swenowi Úlfssonowi, autor sagi 
wnioskuje, że ówczesny jarl wziął udział w  tej bitwie po stronie 
króla Norwegii i  Danii437. Jest on jednak odosobniony w  łączeniu 
Swena Úlfssona z  tymi wydarzeniami. W  innym miejscu starano 
się wykazać, że dla złączenia wzmiankowanej strofy z wydarzenia­
mi z  1043  roku przesądzające znaczenie miało przywołanie w  jej 
drugim helmingu Słowian pokonanych w niezliczonej liczbie438.

W Sadze o potomkach Knuta wykorzystano też fragmenty poe­
zji Steina Herdísarsona. Steinn był krewnym Stúfa i prawnukiem 
Einara Helgasona. Niestety, prócz tych genealogicznych detali tra­
dycja staroskandynawska nie zachowała więcej informacji o  jego 
życiu i dokonaniach. Obie redakcje Skáldatal przypisują go Haral­
dowi Srogiemu oraz jego synowi Olafowi Cichemu, a także Úlfowi 
Óspakssonowi stallari, który był również krewnym skalda439.

Z  przekazu Heimskringli dowiadujemy się, że Steinn wziął 
udział w bitwie nad Nissan jako członek załogi łodzi Úlfa440. Jeśli 
informacja ta jest wiarygodna, tłumaczyłaby także poniekąd oko­
liczności, w których Steinn zaistniał na dworze króla Haralda. Za­
chowany fragmentarycznie Úlfsflokkr być może stanowił także 
przejaw wdzięczności skalda wobec możnego krewniaka, którego 
protekcja mogła mieć decydujący wpływ na dworską karierę Steina.

Zwycięstwo Haralda Srogiego nad flotą Swena Úlfssona 
w  1062  roku zainspirowało także Steina, który poświęcił bitwie  
swoje Nizarvísur. Bardzo możliwe, że utwór ten powstał 
po  1064  roku, czyli po zawarciu przez obu władców pokoju441. 
Niewykluczone, że miał uświetnić to wydarzenie. Óláfsdrápa, 
kolejny wiersz skalda, świadczy o  tym, że po  1066  roku nadal 
przebywał w Norwegii, tym razem w otoczeniu Olafa kyrri.

437  ÍF 35, s. 130.
438  Por. J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 252–254.
439  Skáldatal, s. 254, 262, 275; SPMA II, s. 359.
440  ÍF 27, s. 147.
441  SPMA II, s. 365.



202

Wstęp

Treść siedmiu strof wchodzących w  skład Nizarvísur zdaje 
się potwierdzać przekaz Heimskringli mówiący o  tym, że Steinn 
wziął udział w bitwie nad Nissan. Mimo że skald walczył po stro­
nie norweskiej, z  jego wiersza przebija uznanie i  szacunek dla 
Swena Úlfssona. Poeta nie waha się nazwać tego ostatniego po­
tężnym królem Duńczyków („allvaldr Dana”), podkreślając przy 
tym jego waleczność („fullhugr”)442. Jednocześnie skald sławi kró­
la Norwegii za odniesione zwycięstwo. W  wierszu pojawiają się 
elementy wskazujące, że Steinn, komponując go, miał na celu coś 
więcej niż zwykłą pochwałę wojennych dokonań swojego patrona. 

Według Heimskringli Steinn uhonorował wierszem Úlfsflokkr  
także Úlfa stallari, dworzanina Haralda Srogiego i swego krewne­
go. Zarówno Snorri, jak i autorzy innych sag królewskich (Morkin-
skinny, Fagrskinny, Hulda-Hrokkinskinny, Hákonar sagi Ívarsso-
nar) przytaczają jedyną strofę tego utworu dla udokumentowania 
udziału Úlfa w  zmaganiach u  ujścia Nissan. W  istocie, Steinn 
przywołuje w niej swego krewniaka oraz jego udział w morskiej 
ekspedycji u boku władcy.

Trudno spekulować na temat zakresu tematycznego wiersza, 
przede wszystkim, czy ograniczał się do bitwy nad Nissan, czy 
też obejmował inne dokonania Úlfa. Za stan zachowania poe­
matu być może odpowiada fakt, że wzmiankowana strofa wprost 
nawiązuje do informacji, która autorów sag mogła interesować 
najbardziej, czyli walki Úlfa u boku Haralda. Mając z kolei do dys­
pozycji inne wiersze poświęcone bitwie, a  skoncentrowane na 
osobie Haralda, autorzy sag mogli uznać pozostałe strofy wiersza 
o Úlfie za zbędne i wtórne wobec głównego tematu ich narracji. 

Steinn skomponował Óláfsdrápę dedykowaną Olafowi Ciche­
mu w momencie, gdy działania króla wpłynęły na ugruntowanie 
jego pozycji w  kraju, między innymi przez zniwelowanie zagro­
żenia ze strony Swena Úlfssona. Olaf wziął udział w zmaganiach 

442  SPMA II, s. 364–365.



203

2. Saga o potomkach Knuta

pod Stamford Bridge w  1066  roku. Wiersz dokumentuje powrót 
królewskiego syna do Norwegii. Skald poświęca w utworze sporo 
miejsca konfrontacji z  królem Danii, który zamierzał skorzystać 
z  zamieszania, jakie w  Norwegii musiały wywołać wieści płyną­
ce z Anglii. Óláfsdrápa jest okazją do sławienia króla nie tylko za 
umiejętność pokonania przeszkód w  przejęciu władzy, lecz tak­
że za efektywne rządzenie, co objawiać się miało między inny­
mi hojnością wobec wiernych poddanych. Wśród tych ostatnich 
skald widział także zapewne samego siebie. Kompozycję wiersza 
wyróżnia klofastef, w którym Olaf, wzorem Knuta Wielkiego czy 
też Olafa Haraldssona, przedstawiony jest jako najwspanialszy 
władca na ziemi. Óláfsdrápę przywołują autorzy poszczególnych 
sag królewskich, w  największym stopniu Morkinskinny i  Hulda-

-Hrokkinskinny443.
Wśród poetów, których dorobek postanowił wykorzystać au­

tor Sagi o  potomkach Knuta, znalazł się także Einarr Skúlason. 
Z pochodzenia był Islandczykiem i wywodził się z wpływowego 
rodu Mýrar zamieszkującego zachodnią Islandię. Główną siedzi­
bą rodu było Borg, w południowo-zachodniej części wyspy. Przyj­
muje się, że Einarr urodził się około 1090 roku. Był spokrewniony 
między innymi ze Snorrim Sturlusonem jako brat jego dziadka od 
strony matki. Skald odebrał staranne wykształcenie, a w Sturlun-
ga sadze określono go mianem księdza (prestr).

Einarr należał do całkiem płodnych poetów. Jego dorobek li­
czy szereg kompozycji na cześć norweskich władców, począwszy 
od Sigurda Krzyżowca i jego brata Eysteina444, aż po synów Haral­
da Sługi: Ingiego, Sigurda i Eysteina. W czasie wspólnych rządów 
braci, w  1153  roku, powołano do życia archidiecezję w  Niðaross, 
jej patronem został św.  Olaf. Uroczystości inicjujące powsta­
nie nowej kościelnej metropolii, z  udziałem legata papieskiego  

443  SPMA II, s. 369.
444  Einarr pełnił funkcję marszałka (stallari) na jego dworze.



204

Wstęp

Nicholasa Breakspeare’a, Einarr uświetnił recytacją liczącego 
ponad siedemdziesiąt strof poematu Geisli. Wiersz był pierwszą 
znaną nam próbą zebrania w  całość historii i  motywów, które 
nie tylko podsumowywały życie Olafa Haraldssona, lecz przede 
wszystkim miały świadczyć o jego świętości. 

Einarr cieszył się opinią dobrego poety. Świadczy o  tym mię­
dzy innymi tradycja udokumentowana w Skaldatal, które przypi­
suje go  – prócz władców Norwegii  – także do kilku norweskich 
i  szwedzkich możnych. Autor Sagi o  potomkach Knuta, o  czym 
była już mowa, wspomina o  wierszu Einara dla króla Danii Swe­
na  III, niezachowanym do naszych czasów. Opinię tę podzielali 
najwyraźniej autorzy sag. Twórcy najważniejszych kompendiów 
sag królewskich  – Morkinskinny, Fagrskinny i  Heimskringli  – 
oparli swoje przekazy na temat wydarzeń w  Norwegii w  pierw­
szej połowie  XII  wieku niemal wyłącznie na strofach pochodzą­
cych z  wierszy skomponowanych przez Einara. Z  pewnością 
znaczenie miał fakt, że należał on do tych skaldów, którzy potra­
fili niemal ściśle wypełniać kryteria różnych metrów, nawet tak 
wymagających jak tøglag445. 

Ostatnim z  poetów, którego należy tu przedstawić, jest 
Markús Skeggjason. Jak większość skaldów był z pochodzenia Is­
landczykiem. Nie znamy daty jego urodzin. Wywodził się z szano­
wanej i znaczącej rodziny. Jego dziad Bjarni nosił przydomek Mą­
dry (inn spaki). Co więcej, poprzez prababkę Ásborg Markús był 
spowinowacony z  poprzednimi mówcami prawa (lǫgsǫgumaðr) 
na wiecu generalnym (Alþingi)  – Þorkellem Þorsteinssonem 
i  Þorgeirem Þorkelssonem446. Drugi z  nich zasłynął z  tego, że 
przewodził wiecowi, na którym zdecydowano w  1000  roku 

445  SPMA  III, s.  140; J.  Morawiec, Skald in Royal Service. The Case of 
Þórarinn loftunga, part 2…, s. 38.

446  ÍF 1, s. 358; Haki Antonsson, Markús Skeggjason’s Eiríksdrápa. Histori-
cal Themes and Poetic Paterns, „Saga-Book” 2023, vol. 47, s. 46.



205

2. Saga o potomkach Knuta

o przyjęciu przez mieszkańców Islandii chrześcijaństwa. Markús 
w  okresie między  1084  rokiem a  15  października  1107  roku, kie­
dy zmarł, również pełnił godność mówcy prawa. Ari Þorgilsson, 
autor Íslendingabók (Księgi o  Islandczykach), wymienia go jako 
jednego z tych, na których autorytecie i wiedzy oparł swoją opo­
wieść o  początkach islandzkiego osadnictwa, przede wszystkim 
zaś o  wcześniejszych mówcach prawa. Ari podkreśla też, że to 
między innymi przy jego wsparciu biskup Skálholt Gizurr Ísle­
ifsson wprowadził w  1096  roku dziesięcinę, pierwszy regularny 
podatek w  dziejach wyspy447. Z  kolei autor Kristni sagi (Histo­
rii przyjęcia chrześcijaństwa) podkreśla, że Markús był jednym 
z najznamienitszych mówców prawa w Islandii448.

Aktywność polityczna i poetycka Markúsa przypadła na czas 
ważnych przemian społecznych i  kulturowych w  Islandii. Kon­
sekwencją decyzji o przyjęciu chrześcijaństwa w 1000 roku były 
zabiegi służące budowie miejscowej struktury kościelnej. Za jej 
początki możemy uznać rok 1055, kiedy to na wiecu generalnym 
wybrano Ísleifa Gissurarsona na pierwszego biskupa. Rok później 
Ísleif został wyświęcony przez arcybiskupa Hamburga-Bremy 
Adalberta449. W 1082 roku następcą Ísleifa został jego syn Gissurr. 

Wiele wskazuje na to, że Markús nie był jedynym poetą w swo­
jej rodzinie. Autorzy Morkinskinny, Fagrskinny i  Heimskringli 
przytaczają dedykowaną królowi Norwegii Haraldowi Srogiemu 
strofę, której autorem miał być Þórarinn Skeggjason, najpewniej 
brat Markúsa450. Ten ostatni zaś przypisany został w  Skáldatal 
dwóm władcom Danii: Knutowi IV Świętemu (1080–1086) i wspo­
mnianemu już Erykowi Dobremu, oraz królowi Szwecji – Ingiemu 

447  ÍF  1, s.  22–23. Zob.  też Haki Antonsson, Markús Skeggjason’s Eiríks-
drápa…, s. 45.

448  H. Burrows, Rhyme and Reason…, s. 220–222.
449  Por.  Orri Vésteinsson, The Christianization of Iceland. Priests, Power 

and Social Change, 1000–1300, Oxford University Press, Oxford 2000, s. 21.
450  SPMA II, s. 294–295.



206

Wstęp

Steinkelssonowi (zm. ok. 1100 r.)451. Choć wiarygodność tej trady­
cji może budzić określone wątpliwości, Hannah Burrows słusznie 
podkreśla, że Markús został potraktowany w  sposób wyjątkowy, 
skoro autor listy nie zapomniał wspomnieć o sprawowaniu przez 
niego również funkcji mówcy prawa. Wskazuje to na równoważ­
ne postrzeganie obu sfer aktywności (polityki i poezji) w kreowa­
niu jego wizerunku452.

Dorobek Markúsa obejmuje, oprócz wiersza dedykowanego  
Erykowi, jedną półstrofę z  poematu najpewniej poświęcone- 
go Knutowi Świętemu, dwa fragmenty (helming i  kuplet), które 
być może pochodzą z  wiersza poświęconego Chrystusowi, oraz 
dwie tzw. luźne strofy (lausavísur)453.

Eiríksdrápa (Wiersz o  Eryku) to poemat poświęcony królowi 
Danii Erykowi Sveinssonowi (1095–1103), znanemu pod przy­
domkiem Zawsze Dobry. Wiersz liczy trzydzieści dwie strofy 
skomponowane w  metrum hrynhent454. Ciekawie prezentują się  
prawdopodobne okoliczności skomponowania i prezentacji tego  
wiersza. Pochodząca z  lat  20. ubiegłego  wieku propozycja Mag­
núsa Olsena w  zasadzie nie została podważona. Przeciwnie, 
znajduje uznanie u  kolejnych komentatorów Eiríksdrápy. Wiele 
wskazuje na to, że Markús skomponował wiersz poświęcony Ery­
kowi z  okazji swojej podróży do Danii odbytej w  1105  roku. Być 
może towarzyszył on wówczas Jónowi Ǫgmundarsonowi, który 
miał zostać wyświęcony w  Lund na pierwszego biskupa Hólar 
przez tamtejszego arcybiskupa Ǫzzura455. Był to czas szczególny. 

451  Skáldatal, s. 258, 267.
452  H. Burrows, Rhyme and Reason…, s. 220.
453  SPMA II, s. 432.
454  Niewykluczone, że poszczególne półstrofy, edytowane w  ten sposób 

w ślad za tym, jak wykorzystał je autor Sagi o potomkach Knuta, pierwotnie tworzy­
ły pełne strofy. Na temat metrum zob. J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 43.

455  M. Olsen, Lovsigemanden Markus Skeggesøns arvekvæde, „Edda” 1921, 
vol. 15, s. 166; J. Jesch, Old and New in Markús Skeggjason’s Eiríksdrápa, w: Scan-



207

2. Saga o potomkach Knuta

Metropolia w Lund, w wyniku negocjacji Eryka z Kurią w Rzymie 
i zabiegów o kanonizację zamordowanego w 1084 roku w Oden­
se Knuta  IV, została powołana do życia ledwie dwa lata wcześ­
niej. Było to ogromne wyróżnienie dla skandynawskiego Koś­
cioła. Status osobnej prowincji był nie tylko przejawem uznania 
postępów chrystianizacyjnych w  regionie, lecz także uniezależ­
niał miejscowych hierarchów od arcybiskupstwa w  Hamburgu- 

-Bremie, z  czym to ostatnie jeszcze długo nie mogło się pogo­
dzić. Co więcej, latem 1103 roku Eryk w czasie swojej pielgrzym­
ki do Ziemi Świętej zmarł na Cyprze. Gdy Jón i  (być może także 
Markús) docierał do Lund, władzę w Danii sprawował brat Eryka – 
Mikołaj, najmłodszy z synów Swena Úlfssona456. Przedstawiciele 
duńskich kręgów kościelnych mieli zapewne nadzieję, że nowy 
władca, Niels, nawiąże do polityki swojego brata, na co zdaje się 
wskazywać wezwanie i dedykacja Ælnotha z Odense w jego Vita 
et Passio Sancti Canuti 457.

Wiersz Markúsa stanowi najstarszy znany przypadek wyko­
rzystania metrum hrynhent, znanego do tej pory jedynie z  poe­
zji Arnóra Þórðarsona, skalda komponującego między innymi dla 
króla Norwegii i  Danii Magnusa Dobrego i  słusznie uważanego 
za twórcę tego metrum458. Bardzo możliwe, że dobór metrum nie 

dinavia and Christian Europe in the Middle Ages. Papers of the  12th  Interna-
tional Saga Conference Bonn/Germany, 28th  July–2nd  August  2003, eds.  R.  Si­
mek, J.  Meurer, Bonn University Press, Bonn  2003, s.  73; SPMA  II, s.  432. 
Bardziej sceptyczne stanowisko w  tej sprawie zachowuje Haki Antonsson, 
Markús Skeggjason’s Eiríksdrápa…, s. 37–38.

456  I.  Skovgaard-Petersen, The Making of Danish Kingdom, w:  The 
Cambridge History of Scandinavia, vol.  1, Prehistory to  1520, ed.  K.  Helle, 
Cambridge University Press, Cambridge  2003, s.  180–181; M.H.  Gelting, The 
Kingdom of Denmark, w:  Christianization and the Rise of Christian Monarchy. 
Scandinavia, Central Europe and Rus’ c.  900–1200, ed.  N.  Berend, Cambridge 
University Press, Cambridge 2007, s. 95.

457  I.  Skovgaard-Petersen, The Making of Danish Kingdom…, s.  181. 
Zob. też Haki Antonsson, Markús Skeggjason’s Eiríksdrápa…, s. 39.

458  Więcej na ten temat zob. J. Morawiec, Między poezją a polityką…, s. 239.



208

Wstęp

był przypadkowy. Markús sięgnął bowiem po narzędzie nie tylko 
inspirowane ówczesną liturgią, lecz także, a może nawet przede 
wszystkim, wykorzystane przez Arnóra w analogicznej sytuacji – 
mianowicie do kreowania sławy króla (w tym wypadku Magnusa) 
między innymi w  oparciu o  jego pokrewieństwo z  bliskim Bogu 
poprzednikiem (w  tym wypadku Olafem Świętym). Skald, zgod­
nie z konwencją, wywyższa Eryka ponad innych władców, zarów­
no tych panujących przed nim, jak i tych, którzy nastąpią po nim. 
Niemniej w  Eiríksdrápie owo wywyższenie posunięte jest do pa­
tetycznego ekstremum, gdy dowiadujemy się, że zmarłego opła­
kują nie tylko poddani i  drużyna, lecz de facto cały świat („allr 
heimsbyggd, verǫld”).

Przymioty władcy oraz szacunek ze strony innych, równie 
znamienitych monarchów uzasadniały podjęcie się przez Eryka 
doniosłych czynów i  jednocześnie ukazywały powody, dla któ­
rych działania te kończyły się sukcesami króla Danii. Pierwszym 
wybitnym osiągnięciem było erygowanie arcybiskupstwa w Lund. 
Markús poświęca tej sprawie cztery strofy wiersza. Kolejnym wy­
czynem Eryka – w ujęciu Markúsa – było jego pielgrzymowanie 
do Rzymu i Ziemi Świętej. Peregrynacjom w Italii skald poświęca 
trzy fragmenty poematu. Strofy te to częste odwołania do kró­
lewskich braci, którzy przed nim zasiadali na duńskim tronie 
(„bróðir fimm hǫfuðskjǫldunga, hlýri Haralds, áttkonr yngva”459), 
oraz prezentacja Rzymu jako władztwa doskonałego. Eryk, w uję­
ciu autora Eiríksdrápy, pielgrzymuje do kraju mnichów („mun­
ka veldi”460 ), który jawi się jako chroniony kraj pokoju („friðland 
balkat”). Także poza Rzymem Eryk miał okazję nawiedzić liczne 
święte miejsca („helga dóma”). Przesłanie wzmiankowanych strof 

459  Choć nie sposób nie zauważyć, że takowe pojawiają się także w innych 
strofach wiersza (4, 21, 24).

460  Podobną frazę, munka valdi („władca mnichów”), na określenie 
Boga znajdujemy w  jednej ze strof Knútsdrápy Hallvarda hareksblesi.  
Zob. SPMA III, s. 238.



209

2. Saga o potomkach Knuta

wydaje się dość jednoznaczne: pod rządami Eryka, podobnie jak 
wcześniej jego braci, Dania ma się stać miejscem zbliżonym do 
ideału, jakim jest Rzym – pełen pokoju oraz miejsc, gdzie ludzie 
mogą sławić Boga i szukać swojej drogi ku zbawieniu.

Eryk wyruszył także do Ziemi Świętej. Celu nie osiągnął z po­
wodu choroby, która skutkowała jego śmiercią na Cyprze. Kul­
minacyjnym punktem pełnej religijnego uniesienia pielgrzymki 
była więc wizyta w  Konstantynopolu i  spotkanie z  cesarzem  
Aleksym461.

Blisko jedna trzecia strof Eiríksdrápy poświęcona jest wro­
gości króla Danii do pogańskich Słowian. Tak duża koncentracja 
poety na tym temacie nie pozostawia wątpliwości, że miał on  – 
na równi z  już wymienionymi motywami  – budować sławę Ery­
ka jako chrześcijańskiego władcy. Skald skupił się na przedsta­
wieniu swojego bohatera jako władcy sprawiedliwego, oddanego 
obronie praworządności i eliminowaniu każdego, kto by ją naru­
szał. Markús zrównuje Słowian ze zdrajcami, złodziejami i pirata­
mi, którzy łamią boskie nakazy i stanowią zagrożenie dla władzy 
króla oraz szczęścia jego poddanych. Słowianie, jako poganie i or­
ganizatorzy najazdów na duńskie ziemie, doskonale w  taką cha­
rakterystykę się wpisywali462.

Król udowadnia swoją skuteczność w zaprowadzaniu rządów 
prawa poprzez zdecydowane działania wymierzone w  pogań­
skich Słowian. Skald przedstawia Eryka jako zwycięskiego wodza, 
równie bezlitosnego dla wroga, jak hojnego dla swojej drużyny. 
Co wyróżnia wizerunek króla Danii, to z jednej strony jego poczu­
cie sprawiedliwości (hegnir rógs), a z drugiej – desperacja w osiąg­
nięciu celu. Król w  Eiríksdrápie nie zważa na niesprzyjającą  

461  SPMA II, s. 455–457 (strofy 26–28).
462  Por.  J.  Morawiec, Slavs and Their Lands in Old Norse Literature, 

w: Scandinavian Culture in Medieval Poland, eds. S. Moździoch, B. Stanisławski, 
P.  Wiszewski, Institute of Archeology and Ethnology of the Polish Academy of 
Sciences, Wrocław 2013, s. 53–63.



210

Wstęp

pogodę i wyrusza na południe, gdy tylko docierają do niego wie­
ści o  zdradzie Słowian. Jego postawa miała być podyktowana 
stawką, jaka wiązała się z  podjętymi działaniami. Po pierwsze, 
Słowianie, jako zdrajcy (svikmenn) i  poganie (heiðnar), zagrażali 
pokojowi w  królestwie w  tym samym stopniu co inni złoczyń­
cy. Po drugie, w  ujęciu poety, zmagania na południu posłużyły 
Erykowi do wykazania swoich praw do królestwa Danii („talði 
erfðir”). Pokonując Słowian, pogan i  innych wrogów, Eryk udo­
wodnił, że słucha boskich nakazów, a  także zdał swoisty test 
na skutecznego władcę, który zasługuje na posłuch poddanych 
(„alþýða varð hlýða stilli”). Dlatego Markús bez wahania wieńczy 
tę część poematu słowami o  wielkim sukcesie („hár uppreist”), 
jaki odniósł Eryk463.

Zestawienie poezji skaldów wykorzystanej w  Sadze o  potom-
kach Knuta pozwala na kilka wniosków. Trudno nie zauważyć, że 
liczba wykorzystanych w dziele strof jest o wiele mniejsza w po­
równaniu z innymi kompendiami sag królewskich. Najwyraźniej 
widać to w zestawieniu z Heimskringlą Snorriego, w której poezji 
użyto dziesięciokrotnie więcej.

Stosunkowo mała liczba strof zrekompensowana jest przez 
jakość przytoczonego zbioru. Tworzą go bowiem kompozycje 

463  Drugi helming strofy  21  wieńczy odwołanie do Swena, który miał 
wcześniej rządzić duńskim królestwem. Autor Sagi o potomkach Knuta widział 
w  nim Swena Widłobrodego. Jayne Carroll słusznie skądinąd (SPMA  II, s.  450) 
podważa słuszność takiej identyfikacji, niemniej odnosi się jedynie do braku 
wiarygodnych informacji na temat jakiejkolwiek zwierzchności Swena Widło­
brodego nad Słowianami. Wywód ten wydaje się jednak z  definicji bezprzed­
miotowy. Markús bowiem, mówiąc o  því veldi miał zapewne na myśli Danię, 
a w przywołanym przez niego Swenie widzielibyśmy raczej ojca Eryka – Swena 
Úlfssona. Treść helmingu, a w zasadzie całej strofy, odnosiłaby się zatem do pra­
wa do władzy w Danii, którą bohater poematu dziedziczył po swoim ojcu. Taka 
identyfikacja idzie zresztą w  parze z  licznymi w  wierszu odwołaniami do po­
szczególnych braci Eryka, co może stanowić wcale nieodległe echo kontrowersji 
i  konfliktów w  łonie dynastii, przede wszystkim wśród synów Swena Úlfssona, 
w kwestii tego, komu ma przypaść tron.



211

2. Saga o potomkach Knuta

nie tylko najlepszych twórców, lecz także w ogromnej mierze nie 
do znalezienia gdzie indziej. Dotyczy to przede wszystkim poezji 
Óttara svarti i Markúsa Skeggjasona, których dorobek autor sagi 
wykorzystał w znacznie większym stopniu niż jego koledzy po fa­
chu. Oczywiście dobór strof podyktowany był przede wszystkim 
tematyką sagi. Jej autorowi zależało na wykorzystaniu utworów 
dedykowanych poszczególnym władcom Danii lub związanych 
z wydarzeniami, o których zamierzał napisać w sadze. Niemniej 
nie można zignorować faktu, że w  zdecydowanej większości są 
to strofy wyróżniające się artyzmem, skomponowane według 
wymogów różnych metrów. Nie dziwi więc, że dorobek tych skal­
dów  – żeby wymienić Óttara svarti czy też Arnóra Þórðarsona  – 
znalazł się między innymi w Eddzie Snorriego, gdzie miał służyć 
za wzór do naśladowania dla przyszłych adeptów sztuki poetyc­
kiej. Dlatego autora sagi można bez wahania nazwać nie tylko do­
brym pisarzem, lecz także koneserem poezji skaldów.

W  przeciwieństwie do twórców innych sag, autor Sagi o  po-
tomkach Knuta nie preferował umieszczania w swoim przekazie 
całych sekwencji strof, wyraźnie wykazując się oszczędnością 
w  tym względzie. Przeważnie zadowalał się jedną strofą, która 
miała potwierdzać jego przekaz. Dzieje się tak nawet jeśli te same 
wydarzenia poparte są w  innych sagach królewskich większą 
ilością poezji tego samego lub różnych poetów. Wydaje się, że 
był to efekt świadomego wyboru, a nie na przykład braku wiedzy 
skalda w tym zakresie. Znajomość autora Sagi o potomkach Knu-
ta wcześniej skomponowanych sag królewskich zdaje się tylko to 
potwierdzać.

Idąc natomiast śladem innych autorów, skald zdecydował 
się wykorzystać dorobek poetów przede wszystkim dla poparcia 
tego, co zostało przez niego opisane w pierwszych partiach teks­
tu. Dotyczy to głównie dziejów Danii w czasie panowania Knuta 
Wielkiego, co w  dużej mierze łączyło się z  losami nie tylko kró­
la Norwegii Olafa Haraldssona, lecz także jarla Eryka z  Hlaðir.  



212

Wstęp

To zaś oznaczało możliwość sięgnięcia po całkiem bogaty zbiór 
poezji dokumentującej zarówno te osoby, jak i  ich dokonania. 
Z  biegiem narracji jednak natężenie strof w  Sadze o  potomkach 
Knuta wyraźnie maleje, a śmierć Eryka Zawsze Dobrego, którego 
panowanie autor sagi zdecydowanie oparł na przekazie Eiríks-
drápy Markúsa Skeggjasona, stanowi w  tym względzie wyraźną 
cezurę. 

2.3. Rękopisy

Bjarni Guðnason, edytor Sagi o  potomkach Knuta dla serii wy­
dawnictw źródłowych Íslenzk fornrit, w  której wydawane są 
sagi islandzkie w  oryginale staroislandzkim, przebadał trady­
cję rękopiśmienną tej sagi, ustalił relacje genealogiczne mię­
dzy jej rękopisami i na ich podstawie opracował tekst krytyczny  
Knýtlinga sagi 464. Niniejszy przekład powstał na podstawie teks­
tu staroislandzkiego opracowanego właśnie przez Bjarniego  
Guðnasona.

Autograf, czyli rękopis tekstu autorskiego, nie zachował się. 
Najstarsze zachowane manuskrypty oddzielają od niego przy­
najmniej dwie różniące się od siebie kopie, niezachowane do na­
szych czasów, od których wywodzą się dwie rodziny rękopisów – 
A* i B* – zawierające dwie różne wersje sagi. 

W  poniższym wykazie wymienione zostały rękopisy Knýtlin-
ga sagi, ich sygnatury, przyjmowana obecnie datacja, prowenien­
cja i wzajemne relacje (kopią którego rękopisu jest dany rękopis).

Znakiem * oznaczono rękopisy sagi niezachowane do na­
szych czasów. Są to zarówno hipotetyczne kopie, na których 
istnienie wskazuje krytyka tekstualna (różnice między zacho­
wanymi rękopisami, w  tym błędy znaczące, świadczą, że nie 
mogą one pochodzić od tego samego rękopisu, co dowodzi ist­

464  ÍF 35, s. CLXXXIV–CLXXXVII. 



213

2. Saga o potomkach Knuta

nienia przynajmniej dwóch różnych kopii, które się nie zacho­
wały). Tym samym znakiem  (*) oznaczono kopie, które były 
znane na przykład nowożytnym badaczom starożytności pół­
nocnych i  kolekcjonerom manuskryptów, ale nie przetrwały do 
naszych czasów. Wiele średniowiecznych rękopisów skandy­
nawskich spłonęło w  wielkim pożarze Kopenhagi w  1728  roku. 
Tam bowiem przechowywano ich główne kolekcje, które na­
leżały do królów Danii (Den gamle kongelige samling, sygna­
tura rękopisów z  tej kolekcji  – GKS), islandzkiego uczonego 
i  kolekcjonera rękopisów Árniego Magnússona (sygnatura  AM) 
oraz do Uniwersytetu Kopenhaskiego. Budowanie kolekcji śred­
niowiecznych rękopisów było związane z  podjętym wówczas 
w Skandynawii (XVII–XVIII w.) nowym kierunkiem badań – nad 
starożytnościami północnymi (antiquitates boreales lub septen-
trionales), historią Skandynawii w starożytności i średniowieczu. 
Ten nurt badawczy wspierali monarchowie szwedzcy i  duńscy  
(np. Fryderyk III Oldenburg). 

Rękopisy Knýtlinga sagi:
•• Redakcja A* – zawiera pełny tekst sagi. W skład rodziny ręko­

pisów A* wchodzą:
–– *Cod. Acad.: Codex Academicus  – kodeks pergamino­

wy spisany około  1300  roku na Islandii. Arild Huitfeldt, 
duński historyk i  kanclerz (Rigskansler) na dworze króla 
Chrystiana  IV, pozyskał ten rękopis w  1588  roku od Mag­
núsa Björnssona, wnuka biskupa Hólar Jóna Arasona 
(ostatniego katolickiego biskupa w  czasach reformacji, 
ściętego w roku 1550). Manuskrypt spłonął w Kopenhadze 
w 1728 roku465. Kopią tego kodeksu jest rękopis  AM  18  fol.

465  K. Kålund, Katalog over de oldnorsk-islandske håndskrifter i det store 
kongelige bibliotek og i  Universitetsbiblioteket (udenfor den Arnamagnæanske 
samling) samt den Arnamagnæanske samlings tilvækst  1894–99, Gyldendalske 
boghandel, København 1900, s. X.



214

Wstęp

18: AM 18 fol. – rękopis papierowy spisany ręką Árniego 
Magnússona około 1700 roku. Zawiera najlepszą wersję 
tekstu Knýtlinga sagi 466. Kopiami tego rękopisu są:

20d: AM  20  d fol.  – rękopis papierowy spisany oko­
ło 1700 roku ręką Árniego Magnússona oraz niezna­
nego drugiego kopisty467.
873: NKS  873  4°  – XVIII-wieczny rękopis papierowy 
spisany prawdopodobnie ręką Jóna Vídalína468.

–– 20b I: AM  20  b I  fol.  – fragment kodeksu pergaminowe­
go (dziewięć kart rękopisu). Spisany na Islandii między 
rokiem  1290  a  1310. Był własnością kościoła w  Skálholt.  
Biskup Skálholt Þórður Þorláksson (Thorlacius) wypoży­
czył ten rękopis Árniemu Magnússonowi469.

–– Flat: Flateyjarbók, GKS  1005  fol.  – kodeks pergaminowy 
spisany na Islandii między rokiem  1387  a  1394, będący 
w  posiadaniu islandzkich możnych i  urzędników królew­
skich (w tym hirðstjóri) aż do 1647 roku, kiedy otrzymał go 
w  prezencie biskup Skálholt Brynjólfur Sveinsson, który 
następnie podarował go w  1656  roku królowi Danii Fry­
derykowi  III Oldenburgowi470. Rękopis zawiera Blóð-Egils 
þáttur (Opowieść o  Krwawym Egilu), która jest częścią 
Sagi o potomkach Knuta. Flateyjarbók jest młodszy od ma­
nuskryptów AM  20  b I  fol. oraz Codex Academicus, więc 

466  K. Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…, haef. 1, s. 12–13. Fak­
symile rękopisu AM 18 fol. w katalogu Handrit.is: https://handrit.is/manuscript/
view/da/AM02-0018 [dostęp: 20.03.2025]. 

467  K.  Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…, haef.  1, s.  15. Faksy­
mile rękopisu AM 20 d fol. w katalogu Handrit.is: https://handrit.is/manuscript/
view/da/AM02-0020-d [dostęp: 20.03.2025].

468  K. Kålund, Katalog over de oldnorsk-islandske…, s. 175.
469  K. Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…, haef. 1, s. 13–14.
470  K.  Kålund, Katalog over de oldnorsk-islandske…, s.  10–16. Faksymi­

le rękopisu GKS  1005  fol. w  katalogu Handrit.is: https://handrit.is/manuscript/
view/is/GKS02-1005 [dostęp: 20.03.2025].

https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0018
https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0018
https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0020-d
https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0020-d
https://handrit.is/manuscript/view/is/GKS02-1005
https://handrit.is/manuscript/view/is/GKS02-1005


215

2. Saga o potomkach Knuta

prawdopodobnie sam był kopią kopii rękopisu, od którego 
one pochodzą. W stemma codicum ten hipotetyczny ręko­
pis oznaczony jest jako *A3.

•• Redakcja B*  – zawiera tekst częściowy, miejscami skrócony. 
Nie ma w  niej bowiem początkowych dwudziestu jeden roz­
działów sagi, które traktują o  władcach z  dynastii z  Jelling. 
Saga w tej skróconej wersji rozpoczyna się od rozdziału XXII – 
od panowania Swena Úlfssona (Swena  II Estrydsena) i  opo­
wiada o rządach jego następców, władców z dynastii Estrydse­
nidów. W skład rodziny rękopisów B* wchodzą:

–– 180b: AM  180  b fol.  – kodeks pergaminowy spisany na Is­
landii około  1490–1510. Árni Magnússon pozyskał ten rę­
kopis na północy Islandii. Został on wcześniej rozdzielony 
na dwie części. Árni otrzymał jedną połowę od Skúlego 
Ólafssona (ok.  1640/1650–1700), członka islandzkiego 
sądu lögrétta, drugą zaś od Magnúsa Jónssona z  Leirá   
(1679–1702), rektora szkoły katedralnej w  Skálholt. Na 
stronie folio  11  verso znajduje się monogram składający 
się z  liter  G i  Þ. Należał on do biskupa Hólar Guðbranda 
Þorlákssona (na stolicy biskupiej w  latach  1570–1627) lub 
do Gíslego Þórðarsona  (1545–1619), wysokiego urzędnika 
państwowego (lögmaður) na Islandii471. Rękopis zawie­
ra rozdziały  XXII–LXXXVIII (strony  19v–34r rękopisu)472.  
Kopie rękopisu AM 180 b fol. to:

1005: AM 1005 4° – rękopis papierowy spisany w pierw­
szej połowie  XVII  wieku prawdopodobnie na Islandii. 
Árni Magnússon nabył ten rękopis na aukcji u  Fre­
derika Rostgaarda (1671–1745), duńskiego urzędnika  
i królewskiego archiwisty (gehejmearkivar). Marginalia  

471  Faksymile rękopisu AM  180  b fol. w  katalogu Handrit.is: https://han­
drit.is/manuscript/view/en/AM02-0180-b [dostęp: 20.03.2025].

472  K. Kålund, Katalog over Den Arnamagnæanske…, haef. 1, s. 148.

https://handrit.is/manuscript/view/en/AM02-0180-b
https://handrit.is/manuscript/view/en/AM02-0180-b


216

Wstęp

wskazują na to, że rękopis miał w  rękach Ole Worm 
(1588–1654), duński uczony i antykwariusz, badacz sta­
rożytności północnych, szczególnie zainteresowany ka­
mieniami runicznymi i  średniowiecznymi rękopisami 
skandynawskimi473.
1006: GKS  1006  fol.  – rękopis papierowy spisany na Is­
landii w  drugiej połowie  XVII  wieku. Árni Magnússon 
pozyskał go od islandzkiego urzędnika (lögmaður) 
Pálla Vídalína (1667–1727)474. Kopią rękopisu GKS   
1006 fol. jest:

19: AM  19 fol. – papierowy rękopis spisany na Islan­
dii w drugiej połowie XVII wieku przez pastora i ko­
pistę Jóna Erlendssona (ok.  1600/1610–1672) z  miej­
scowości Villingaholt na Islandii475. 

–– 20b II: AM  20  b II fol.  – fragment kodeksu pergaminowe­
go (trzy karty) spisanego na Islandii około 1300–1325 roku. 
Árni Magnússon pozyskał ten manuskrypt do swojej ko­
lekcji w  1710  roku na Islandii od gospodarza ziemskiego 
(bóndi) Jóna Hannessona z  Reykjarfjörður w  Zachodnich 
Fiordach (Vestfirðir). Rękopis ten posiadał już ojciec Jóna, 
Hannes Gunnlaugsson (1640–1686)476.

Oprócz wymienionych manuskryptów zachowało się kilkana­
ście XVIII-wiecznych rękopisów papierowych, które jako kopie 
powyższych nie mają niezależnej wartości tekstualnej (powie­
lają bowiem tekst głównych rękopisów). Są to między innymi: 
Holm. papp. 41 4°, Lbs 5689 4°, Lbs 148 4°, Lbs 358 4°, Lbs 1576 4°, 
Lbs  932  4°, AM  16  fol., AM  17  fol., AM  1006  4°. Ich pełen wykaz 
znaleźć można w  elektronicznym katalogu rękopisów skandy­

473  K. Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…, haef. 2, s. 290.
474  K. Kålund, Katalog over de oldnorsk-islandske…, s. 16–17.
475  K. Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…, haef. 1, s. 13.
476  Ibidem, s. 14–15. Faksymile rękopisu AM 20 b II fol. w katalogu Handrit.is:  

https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0020-b-II [dostęp: 20.03.2025].

https://handrit.is/manuscript/view/da/AM02-0020-b-II


217

3. Relacje intertekstualne

nawskich Handrit.is oraz w  katalogach drukowanych kolekcji 
manuskryptów Den Arnamagnæanske Håndskriftsamling i  Den 
gamle kongelige samling477. Jako takie rękopisy te nie zostały 
uwzględnione przez Bjarnego Guðnasona w edycji krytycznej.

Stemma codicum rękopisów Knýtlinga sagi

Źródło: Opracowanie własne na podstawie: ÍF 35, s. CLXXXVI.

3. Relacje intertekstualne

3.1. Sagi królewskie

O  tekstualnych związkach Sagi o  potomkach Knuta z  innymi sa­
gami królewskimi spisanymi w  średniowiecznej Skandynawii 
świadczy kilka przesłanek. Wśród nich jest między innymi przy­
wołana już poezja skaldów. Wykorzystanie tych samych strof 
wiązało się praktycznie zawsze z opisem tych samych wydarzeń. 
Poza tym autor sagi niejednokrotnie zaznaczał w swoim tekście, 
że dany opis oparł na relacji innej sagi. Ponadto możliwe jest zi­
dentyfikowanie w sadze motywów, których konstrukcja zdradza 

477  K.  Kålund, Katalog over den Arnamagnæanske…; idem, Katalog over 
de oldnorsk-islandske…; https://handrit.is/ [dostęp: 20.03.2025].

1

https://handrit.is/


218

Wstęp

prawdopodobieństwo inspirowania się analogicznymi motywa- 
mi obecnymi w innych sagach.

Wśród tekstów, które posłużyły autorowi Sagi o  potomkach 
Knuta za punkt odniesienia, znalazła się między innymi Saga 
o  Jómswikingach. Jej treść to hybryda dwóch wątków. Pierwszy 
dotyczy działań królów Danii żyjących w IX i X wieku, przy czym 
najwięcej uwagi poświęcono Gormowi Staremu, Haraldowi Sino­
zębemu oraz Swenowi Widłobrodemu. Drugi wątek dotyczy dzie­
jów zbrojnej drużyny stacjonującej pod wodzą jarla w Jomsborgu, 
zwanej Jomswikingami.

Działalność drużyny nie jest szeroko opisywana aż do mo­
mentu, gdy na skutek podpuszczenia ze strony Swena Widło­
brodego Jomswikingowie wyprawili się do Norwegii, aby wal­
czyć z  rządzącym tam jarlem Hákonem. Finał wyprawy, czyli 
bitwa pod Hjǫrungavágr, stanowi kluczową część całej narracji, 
w  której szczególnie wyrazista jest scena egzekucji pojmanych 
w  czasie bitwy członków drużyny. Sagę wyróżnia złożony styl 
narracji, w  której można wyróżnić elementy charakterystyczne 
dla sag królewskich, legendarnych i rodowych478. Saga o Jómswi-
kingach zachowała się w kilku średniowiecznych i nowożytnych 
manuskryptach, z  których najstarszy, zawierający najpełniejszą  

478  Por.  Th.M.  Andersson, Kings’ Sagas (Konungasögur), w:  Old Norse-
-Icelandic Literature. A  Critical Guide, Cornell University Press, eds.  C.J.  Clover, 

J.  Lindow, Ithaca–London  1985, s.  215; J.  Jesch, History in ‘Political sagas’, „Me­
dium Aevum”  1993, vol.  62, no.  2, s.  210–220, szczególnie  213–215; Torfi H.  Tu­
linius, The Matter of the North. The Rise of Literary Fiction in Thirteenth-Cen-
tury Iceland, Odense University Press, Odense  2002, s.  208; A.  Finlay, History 
and Fantasy in Jómsvíkinga saga, w: The Fantastic in Old Norse / Old Icelandic 
Literature. Sagas and the British Isles. Preprint Papers of the  13th  Internatio-
nal Saga Conference, eds.  J.  McKinnell, D.  Ashurst, D.  Kick, Durham University 
Press, Durham  2006, s.  248–257; A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Intro-
duction, w:  The Saga of the Jómsvikings. A  Translation with Full Introduction, 
eds.  A.  Finlay, Þórdís Edda Jóhannesdóttir, Medieval Institute Publications, Ka­
lamazoo 2018, s. 32–33.



219

3. Relacje intertekstualne

redakcję sagi (AM  291  4°), powstał w  Islandii w  drugiej poło- 
wie XII wieku479.

Analogicznie do autora Sagi o  potomkach Knuta, legendę 
o  wikingach z  Jomsborga uwzględnili w  swoich narracjach auto­
rzy innych sag królewskich, przede wszystkim Fagrskinny i Heim-
skringli. W odniesieniu do historiografii duńskiej dotyczy to też 
Gesta Danorum Saxo Gramatyka. Wiele wskazuje na to, że au­
torzy ci korzystali z  wersji sagi różnej od tej, którą zawierają za­
chowane redakcje. Badacze są niemal zgodni co do tego, że jest 
to świadectwo dość wczesnego, być może datowanego jeszcze na 
koniec XII wieku, rozbicia legendy o Jomsborgu na przynajmniej 
dwie osobne tradycje, które potrafiły znacząco różnić się od sie­
bie zarówno w kwestiach szczegółowych, jak i zasadniczych480.

Autor Sagi o potomkach Knuta odwołał się do Sagi o  Jomswi-
kingach w rozdziale IV, gdy opisywał konflikt Swena Widłobrode­
go z ojcem Haraldem Sinozębym. Konflikt ten miał być wywołany 
przez Swena, który zebrawszy łódź i załogę, najeżdżał różne zie­
mie, w tym ojcowiznę. Harald postanowił ukrócić działania syna 
i wystawił wojsko przeciw niemu. W rozdziale tym autor sagi pi­
sał o tym, że do Swena i  jego wojsk dołączył jego wychowawca – 
Pálna-Tóki. Doszło następnie do bitwy z  siłami zgromadzonymi 
przez Haralda. Mimo tego, że przewaga była po stronie Haralda, 
a Swen zbiegł z pola bitwy, król został śmiertelnie ranny, na sku­
tek ugodzenia strzałą481.

Opis ten znacząco różni się od znanych nam redakcji Sagi 
o Jómswikingach. Według nich bowiem Harald trzykrotnie dawał 

479  Por. J. Morawiec, Wolin…, s. 52 (tam dalsza literatura).
480  Dotyczy to np. kwestii tego, kto był założycielem Jomsborga. Por. J. Me­

gaard, Studier i  Jómsvikinga sagas stemma. Jómsvikinga sagas fem redaksjoner 
sammenlignet med versjone i  Fagrskinna. Jómsvikingadrápa, Heimskringla og 
Saxo, „Arkiv for nordisk filologi” 2000, vol. 115, s. 128–182; A. Finlay, Þórdís Edda 
Jóhannesdóttir, Introduction…, s. 25–29; J. Morawiec, Wolin…, s. 52–53.

481  ÍF 35, s. 96–97.



220

Wstęp

synowi łodzie i wojsko, które ten wykorzystywał do organizowa­
nia wikińskich wypraw. W tym względzie autor Sagi o potomkach 
Knuta idzie śladem przekazu Snorriego. Co łączy przekaz sagi 
z  Sagą o  Jomswikingach, to śmierć Haralda w  wyniku celnego 
strzału z  łuku. Niemniej i  tu widzimy istotne różnice. Według 
Sagi o  Jomswikingach król Danii został zabity przez Pálna-Tókie­
go, który zakradł się do królewskiego obozu. W konsekwencji do 
walnej bitwy nie doszło. O śmierci w czasie bezpośredniej bitwy 
z siłami Swena wie z kolei Snorri482.

Co prawda autor Sagi o potomkach Knuta bezpośrednio nawią­
zał do Sagi o  Jomswikingach jedynie w rozdziale  IV, nie ulega jed­
nak wątpliwości, że oparł na niej swój przekaz w pierwszych pięciu 
rozdziałach. Już w  rozdziale  I  wspomniał o  założeniu Jomsborga 
przez Haralda Sinozębego oraz łupieskich wypadach Jomswikin­
gów, wojska, którym Harald obsadził nowo powstały gród. Wpraw­
dzie o  walkach Haralda z  cesarzem Ottonem, bitwie z  Haraldem 
Szarym Płaszczem w  Limfjordzie i  ustanowieniu rządów jarla 
Hákona z Hlaðir w Norwegii, o czym mowa w rozdziałach I i III, au­
tor Knýtlinga sagi mógł wyczytać w  Heimskringli, niewykluczo­
ne jednak, że wiedzę o  tych wydarzeniach czerpał także z  Sagi 
o Jomswikingach. W końcu w rozdziale V autor sagi pisał o wypra­
wie jarla Sigvaldiego i  innych Jomswikingów do Norwegii zakoń­
czonej bitwą z jarlem Hákonem pod Hjǫrungavágr. Zgodnie z prze­
kazem Sagi o Jomswikingach dowiadujemy się z tego rozdziału, że 
Búi Tęgi poległ, a Sigvaldi uciekł z pola walki483.

Przywołane w  Sadze o  potomkach Knuta motywy z  legendy 
o Jomsborgu świadczą o tym, że jej autor miał dostęp do obu jej 
podstawowych wersji i  chętnie wykorzystał obie do konstrukcji 
swojego przekazu. Wskazanie Haralda Gormssona jako założy­
ciela Jomsborga plasuje Knýtlinga sagę bliżej narracji Fagrskinny.  

482  Zob. ÍF 33, s. 55–62, 158–160; ÍF 26 I, s. 272; Heimskringla I, s. 218–219.
483  ÍF 35, s. 93–97.



221

3. Relacje intertekstualne

Autor tej ostatniej także, w  przeciwieństwie do znanych nam re­
dakcji Sagi o Jomswikingach, ukazuje króla Danii jako założyciela 
Jomsborga. Niemniej widoczne są także różnice między przeka­
zami Knýtlinga sagi i  Fagrskinny. Autor tej drugiej w  ogóle nie 
wspomina praw Jomswikingów ani tym bardziej, kto był ich au­
torem. Co łączy natomiast wszystkie trzy przekazy, to wzmian­
ka o  regularnych wyprawach łupieskich organizowanych przez 
Jomswikingów każdego lata.

Nie tylko odwołania do legendy o  Jomsborgu łączą Sagę 
o  potomkach Knuta i  Fagrskinnę. Ta druga to saga opisująca 
dzieje królów Norwegii od Halfdana Czarnego aż do bitwy pod  
Ré w 1177 roku. Spisano ją pod koniec drugiej dekady XIII wieku 
w  Norwegii, być może w  Niðaróss. Narrację sagi cechuje zwar­
ta, pozbawiona dygresji, struktura. Tok opowiadania wyraźnie 
skoncentrowany jest na linii potomków Haralda Pięknowłosego. 
Miano Fagrskinna przypisano dwóm rękopisom przechowywa­
nym w  Bibliotece Uniwersytetu w  Kopenhadze, a  zawierającym 
historie władców Norwegii. Pożar biblioteki w  1728  roku spra­
wił, że współcześni badacze dysponują jedynie kopiami tych re­
dakcji. Redakcja A  prawdopodobnie powstała w  pierwszej poło­
wie  XIV  wieku w  południowo-wschodniej Norwegii. Redakcja B 
jest według ustaleń badaczy starsza (pochodzi z  połowy  XIII  w.) 
i miała powstać w Trondheim484. 

Przykładem możliwego inspirowania się przekazem Fagr-
skinny przez autora Sagi o  potomkach Knuta jest rozdział  XVII, 
w  którym mowa o  różnych wydarzeniach dotyczących Knuta 
Wielkiego i Olafa Świętego. Autor sagi wspomniał w nim między 
innymi pełną przepychu podróż króla Anglii i  Danii do Rzymu. 

484  Bjarni Einarsson, Fagrskinna, w: Medieval Scandinavia. An Encyclope-
dia, ed. Ph. Pulsiano, Taylor & Francis, New York–London 1993, s. 177; A. Finlay, 
Introduction, w: Fagrskinna, a Catalogue of the Kings of Norway. A Translation 
with Introduction and Notes, ed. A. Finlay, Brill, Leiden–Boston 2004, s. 1–37.



222

Wstęp

Z rozdziałem XL Fagrskinny łączy go między innymi półstrofa au­
torstwa Sigvata Þórðarsona. Przekazy obu autorów zgodnie pod­
kreślają te same kwestie: bogactwo króla mierzone kosztownoś­
ciami i strojem, jego hojność wobec potrzebujących i możliwość 
czerpania do woli z bogactw cesarza485. 

Sięgnięcie po tę samą poezję – w tym przypadku jedną ze strof 
Arnóra jarlaskálda Þórðarsona – może świadczyć o inspirowaniu 
się autora Sagi o  potomkach Knuta także przekazem Morkin-
skinny. Przyjmuje się, że Morkinskinna została skomponowana 
w  Islandii między  1217  a  1222  rokiem. Saga obejmuje rządy kró­
lów Norwegii od momentu, gdy władzę objął Magnus Dobry, do 
roku  1157, w  którym zmarł król Eystein Haraldsson, choć nie­
wykluczone, że pierwotnie obejmowała czas do bitwy pod Ré 
w 1177 roku. Najwięcej uwagi poświęcono w niej Magnusowi Do­
bremu oraz Haraldowi Srogiemu. Morkinskinna nie tylko prezen­
tuje losy tych władców (w tym czas ich wspólnych rządów), lecz 
dokonuje także porównania między nimi, za czym kryje się głęb­
sza myśl polityczna. Harald jest tu przedstawiony jako władca 
gwałtowny, który rządzi mieczem i  od miecza ginie. Przeciwsta­
wiony mu Magnus to władca sprawiedliwy i pokojowy, który nie 
tylko szanuje prawa poddanych, lecz także jest silny i mądry oraz 
cieszy się stałą opieką swojego świętego ojca Olafa Haraldssona. 
Morkinskinna wyróżnia się konstrukcyjnie dzięki wykorzystaniu 
poezji skaldów, a  także włączeniu w  narrację þættir, czyli krót­
kich opowiadań mających często charakter barwnych anegdot, 
uzupełniających główny przekaz sagi486.

Rozdział XXII Sagi o potomkach Knuta zdaje się nawiązywać 
między innymi do rozdziału VII Morkinskinny. Jest w nim mowa 

485  ÍF 35, s. 123; ÍF 29, s. 205.
486  Ármann Jakobsson, A Sense of Belonging. Morkinskinna and Icelandic 

Identity, Odense University Press, Odense 2014, s. 139–168; M. Rey-Radlińska, Ku 
poetyce þáttr, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2020.



223

3. Relacje intertekstualne

o starciu Magnusa Dobrego ze Swenem Úlfssonem pod Helganes. 
Choć autor Knýtlinga sagi jako jedyny użył terminu allmikil orro-
sta („bardzo wielka bitwa”) na określenie rangi tego starcia, inne 
elementy łączą jego przekaz z  Morkinskinną: utrata floty przez 
Swena Úlfssona487 i  jego ucieczka do Szwecji, gdzie jarl mógł li­
czyć na wsparcie ze strony króla Ǫnunda488.

Najwięcej bezpośrednich i  pośrednich nawiązań do innych 
tekstów staroskandynawskich w  Sadze o  potomkach Knuta doty­
czy Heimskringli. To właśnie dzieło Snorriego należy identyfiko­
wać z Aevi Nóregskonunga (Żywotami królów norweskich), które 
autor sagi kilkakrotnie przywołał. Podobnie jak w przypadku poe­
zji skaldów, również odwołania do Heimskringli dotyczą w  zde­
cydowanej mierze pierwszych partii sagi, opisujących czasy do 
panowania Haralda Srogiego włącznie. W  odniesieniu do wyda­
rzeń późniejszych takie bezpośrednie odwołanie zdarza się tylko 
raz, mianowicie w  rozdziale C, w  którym mowa o  współrządach 
w  Norwegii  – po śmierci Sigurda Krzyżowca  – Magnusa Ślepego 
i Haralda Sługi oraz rychłym konflikcie między nimi. Konflikt ten 
skończył się porażką Magnusa, który uwięziony przez Haralda zo­
stał okaleczony, a następnie odesłany do klasztoru w Niðaross489. 

Rozdział ten bezpośrednio nawiązuje do pierwszych ośmiu 
rozdziałów Sagi o  Magnusie Ślepym i  Haraldzie Słudze, będącej 
częścią Heimskringli 490. Bez wątpienia dla autora Sagi o  potom-
kach Knuta istotną okolicznością, która nakazywała zreferować 
te wydarzenia, była pomoc, jakiej Haraldowi Słudze udzielił król 
duński Eryk Pamiętny. Dokładnie w  ślad za Snorrim autor Knýt-
linga sagi wspomniał, że Harald i  Eryk złożyli sobie nawzajem 

487  Autor Morkinskinny podkreśla z kolei duże straty w ludziach, jakie po­
niósł w trakcie bitwy Swen Úlfsson.

488  ÍF 35, s. 132; ÍF 23, s. 70–72.
489  ÍF 35, s. 264–265.
490  ÍF  28, s.  278–287; Heimskringla  III, s.  227–235. Do pobytu Magnusa 

Ślepego w klasztorze Snorri nawiązał jeszcze w rozdziale XII tej samej sagi.



224

Wstęp

przysięgę braterstwa („hǫfðu svarizk í brœðralag”). Ponadto Eryk 
pozwolił zatrzymać się Haraldowi w  Hallandzie, przejąć tamtej­
sze dochody i  oddał mu do dyspozycji łodzie i  ludzi. Snorri pre­
cyzuje, że było to osiem długich łodzi. O  ile z  jego przekazu nic 
takiego bezpośrednio nie wynika, można odnieść wrażenie, że 
autor Knýtlinga sagi uznał, że pomoc ta nie była zbyt okazała. 
Dlatego rozwinął swój przekaz o komentarz tłumaczący, że Eryk 
dopiero niedawno objął władzę królewską w Danii i nie zapewnił 
sobie jeszcze na trwałe posłuszeństwa ludu, uważał więc, że nie 
może udzielić królowi Haraldowi zbyt dużej pomocy zbrojnej491.

Jak już wspomniałem, autor Sagi o  potomkach Knuta chęt­
nie podpierał się przekazem Heimskringli, gdy relacjonował 
wydarzenia polityczne, które łączyły dzieje Danii i  Norwegii 
w  pierwszej połowie  XI  wieku. Ściślej rzecz ujmując, chodziło 
o  okres między śmiercią Swena Widłobrodego w  Anglii w  lu­
tym  1014  roku a  śmiercią Haralda Srogiego w  bitwie pod Stam­
ford Bridge we wrześniu  1066  roku. Dotyczy to między innymi 
takich wydarzeń, jak:
•• walka Olafa Haraldssona pod Londynem jako wsparcie dla 

Æthelreda  II (Saga o  potomkach Knuta rozdział  VII  – roz­
dział XIII Sagi o Olafie Świętym);

•• śmierć Edmunda Żelaznobokiego z ręki Eadrica stroeny; prze­
jęcie przez Knuta Wielkiego władzy po śmierci Æthelreda 
i  Edmunda, a  następnie ślub z  Emmą; pobyt synów króla 
Æthelreda w Normandii we Francji (Saga o potomkach Knuta 
rozdział XVI – rozdział XXVI Sagi o Olafie Świętym);

•• szczodrość Knuta Wielkiego dla skalda Bersiego Torfusona 
(Saga o potomkach Knuta rozdział XIX – rozdział CXXXI Sagi 
o Olafie Świętym)492;

491  ÍF 35, s. 265; ÍF 28, s. 282; Heimskringla III, s. 230.
492  Autor Sagi o  potomkach Knuta, w  przeciwieństwie do Snorriego, nie 

wspomina o tym, że Knut przekazał dar także Sigvatowi Þórðarsonowi, któremu 
Bersi towarzyszył. Miał to być złoty pierścień.



225

3. Relacje intertekstualne

•• perypetie skalda Þórarina Sławiącego Języka na dworze Knu­
ta Wielkiego (Saga o  potomkach Knuta rozdział  XIX  – roz­
dział CLXXII Sagi o Olafie Świętym)493;

•• przejęcie władzy w  Anglii przez Hǫrða-Knúta; w  tym czasie 
w  Norwegii rządzi Magnus, syn Olafa Świętego, brat przy­
sięgły króla Anglii i  Danii (Saga o  potomkach Knuta roz­
dział XXI – rozdziały CCLI–CCLXIV Sagi o Olafie Świętym);

•• wybór Játvarða Aðalráðssona na króla Anglii po śmierci 
Hǫrða-Knúta; Magnus, syn Olafa Świętego, przejął władzę nad 
Danią (Saga o potomkach Knuta rozdział XXI – rozdział XVII 
Sagi o Magnusie Dobrym).
Na szczególną uwagę zasługuje rozdział  XXII Sagi o  potom-

kach Knuta. Rozpoczyna go opowieść o  Swenie Úlfssonie, który 
wbrew układowi z  Magnusem Dobrym ogłosił się pod jego nie­
obecność królem Danii. W tej części rozdziału autor sagi przywo­
łał walki Magnusa ze Słowianami, jego najazd na Jomsborg oraz 
bitwę pod Hlýrskógsheiðr. Przy tej okazji podał, że Swen Úlfs­
son walczył u  boku króla Magnusa494. Jest to o  tyle intrygujące, 
że w  tradycji staroskandynawskiej jarl został zapamiętany jako 
albo sprzymierzeniec Słowian, albo ten, który walczył u ich boku 
przeciw Magnusowi495.

Kolejna część rozdziału poświęcona jest walkom, jakie Mag­
nus Dobry toczył ze Swenem Úlfssonem. Bezpośrednie przywo­
łanie Sagi o Magnusie Dobrym pozwala domniemywać, że autor 
Knýtlinga sagi streścił rozdziały XXX–XXXV tej części Heimskrin-
gli. Na przykład w  odniesieniu do bitwy pod Áróss (Aarhus)  

493  Autor Sagi o  potomkach Knuta rozwija ten wątek poprzez dodanie 
konwersacji między władcą a  poetą, która obejmuje prośbę poety o  wysłucha­
nie wiersza i  gniew króla z  powodu nieodpowiedniej rangi dostarczonej przez 
Þórarina kompozycji.

494  ÍF 35, s. 130. 
495  Por.  ÍF  28, s.  41–42; Heimskringla III, s.  37. Więcej na ten temat 

zob. J. Morawiec, Wolin…, s. 291–312.



226

Wstęp

podkreślił za Snorrim, że była to zażarta bitwa, w  której pad­
ło wielu ludzi. Powtarza też informację o  próbie szukania przez 
Swena Úlfssona schronienia na wyspie Fjonii, zanim ostatecznie 
znalazł je w Szwecji496. 

W dalszej partii rozdziału XXII Sagi o potomkach Knuta mowa 
jest o  przejęciu władzy w  Danii przez Swena Úlfssona i  Haralda 
Srogiego w  Norwegii po śmierci Magnusa Dobrego. Autor sagi, 
odwołując się bezpośrednio do Sagi o królu Haraldzie, podkreślił, 
że między obu władcami panował stan wojny, a Harald najeżdżał 
Danię każdego lata497. Ta część rozdziału  XXII streszcza rozbu­
dowaną opowieść o konflikcie norwesko-duńskim, której Snorri 
poświęcił sporą część Sagi o  Haraldzie498. Warto w  tym miejscu 
odnotować, że dzieje wojen, jakie Harald toczył ze Swenem, opi­
sali także autorzy innych sag królewskich i nie można wykluczyć, 
że autor Knýtlinga sagi czerpał także z ich relacji499. 

W narracji Sagi o potomkach Knuta znajdujemy także przykła­
dy inspirowania się przekazem Heimskringli w  konstruowaniu 
poszczególnych motywów. Warto przywołać w  tym kontekście 
kilka przykładów. W  rozdziale  LXVIII autor sagi opisał zabiegi 
Eðli, córki hercoga Baldwina, o  zawarcie pokoju między jej oj­
cem a braćmi Swenem i Ástráðem, synami Þorguny. Interwencja 
Eðli, choć przedstawiona dość zdawkowo, miała, zdaniem autora 
sagi, odegrać kluczową rolę w zawarciu porozumienia, nastąpiła 
bowiem natychmiast po tym, gdy Swen, jeden z braci, wyznał, że 
to sam król Knut Święty uwolnił ich z  okowów, gdy przebywali 
w lochu hercoga500. W tym względzie Eðla przypomina Ingegerd, 
która swoją rezolutnością przyczyniła się do zawarcia pokoju 

496  ÍF 35, s. 131; ÍF 28, s. 47–65; Heimskringla III, s. 40–55.
497  ÍF 35, s. 133.
498  ÍF 28, s. 111–118, 139–162; Heimskringla III, s. 88–93, 110–129.
499  Zob. ÍF 23, s. 194–204, 211–216; ÍF 29, s. 250–273.
500  ÍF 35, s. 206–208.



227

3. Relacje intertekstualne

między jej ojcem Olafem Szwedzkim a  królem Norwegii Olafem 
Świętym501.

Z  kolei w  rozdziale  LXXVII opisano decyzję króla Eryka Za­
wsze Dobrego o  otwarciu dotychczasowego grobu króla Knuta 
Sveinssona. Po naradzie z  wszystkimi najlepszymi i  najmądrzej­
szymi ludźmi swojego królestwa, uczonymi duchownymi i świec
kimi, król Eryk udał się w ich towarzystwie na Fionię, aby nawie­
dzić grób Knuta. Po otwarciu trumny stwierdzono, że ciało króla 
Knuta zachowało zdrowy wygląd, jakby dopiero co wydał ostat­
nie tchnienie. Zgromadzeni szybko mieli się przekonać, że mają 
do czynienia z relikwiami świętego. Gdy kondukt z ciałem króla 
przechodził koło chromego człowieka, który siedział pod ścianą 
kościoła, ten został natychmiast uzdrowiony502.

Wobec głosów wzywających do przeprowadzenia próby, któ­
ra miała ostatecznie wykazać świętość Knuta, król Eryk nakazał 
dostarczyć tam czystą tkaninę lnianą i uszyć z niej całun. Miał on 
być nie krótszy i nie węższy niż ciało króla Knuta. Następnie roz­
ciągnięto ten całun na zmarłym. Wtedy wzięto poświęcony ogień 
i  podpalono nim całun. Całun spłonął w  całości, tak że został 
po nim tylko popiół, a  ciało świętego króla Knuta nie zajęło się 
w  ogóle ogniem i  zachowało zdrowy wygląd, a  nawet zajaśniało 
większym niż wcześniej blaskiem i  nie spadł mu ani jeden włos 
z głowy. Następnie król Eryk kazał wykonać wspaniały relikwiarz 
i złożyć do niego święte relikwie króla Knuta503.

Motyw ten powstał najpewniej pod silnym wpływem analo­
gicznej historii, która dotyczyła króla Norwegii Olafa Świętego 
i  uznania go świętym. Najpełniej relacjonują to Snorri w  Sadze 
o  Olafie Świętym będącej częścią jego Heimskringli oraz autor 
tzw.  Legendarnej sagi o  Olafie Świętym. Z  inicjatywą otwarcia 

501  ÍF 27, s. 98–99; Heimskringla II, s. 87.
502  C. Phelpstead, Holy Vikings…, s. 182.
503  ÍF 35, s. 227–229.



228

Wstęp

dotychczasowego grobu Olafa wyszedł norweski możny Einarr 
Drżąca Cięciwa, który skonsultował ją z Grímkelem, nadwornym 
biskupem zmarłego władcy. Obaj następnie spotkali się z  rzą­
dzącymi wówczas Norwegią Swenem Knutssonem i  jego matką 
Álfífą, którzy wyrazili zgodę na otwarcie grobu. Król i jego matka 
towarzyszyli Einarowi, Grímkelowi i  wielu innym ludziom w  na­
wiedzinach grobu. Po otwarciu trumny, w której spoczywał Olaf, 
ulotnił się z  niej przyjemny zapach, ciało króla było w  nienaru­
szonym stanie, jego włosy i paznokcie zdawały się nadal rosnąć, 
a policzki wciąż utrzymywać różowy kolor.

Wobec wątpliwości, które na temat świętości zgłaszała Álfíf, 
dokonano na miejscu próby. Na oczach wszystkich Grímkell 
spróbował podpalić poświęconym ogniem włosy Olafa, co okaza­
ło się bezskuteczne. Zaraz potem biskup Grímkell, za zgodą króla 
i  według woli ludu, ogłosił Olafa świętym, a  jego ciało przenie­
siono do kościoła św. Klemensa w Niðaróss, gdzie umieszczono je 
w udrapowanej kosztownym suknem trumnie504.

Drugi przykład to opisany w  rozdziale  CXVII Sagi o  potom-
kach Knuta motyw wsparcia, jakiego w  decydującym starciu 
z  królem Swenem Waldemarowi udzielił w  cudowny sposób  
jego nieżyjący już ojciec Knut Lord. Według przekazu sagi Wal­
demar ujrzał ojca we śnie. Knut przemówił w nim do syna, upew­
niając go, że sprawiedliwość jest po jego stronie, ma pozbyć się  
lęku i  z  odwagą oraz siłą stanąć do walki. Jak dowiadujemy  
się z  kolejnego rozdziału, tak zmotywowany Waldemar odniósł 

504  ÍF  27, s.  403–405; Heimskringla II, s.  340–342. Zob.  też M.  Lubik, 
Olaf Haraldsson…, s.  206–207; C.  Phelpstead, Holy Vikings…, s.  183; K.  Esmark, 
Spinning the Revolt…, s. 21; F. Fritz, The Multifunctionality of a Medieval Hagio
graphy…, s.  134–135. O  otwarciu tymczasowego grobu Knuta i  testowaniu jego 
kości ogniem wspomina już w Vita et Passio Sancti Canuti Ælnoth (Vitæ sancto-
rum Danorum…, c. 32, s. 129). Niemniej jego przekaz jest dość ogólny („[…] cum 
multitudine cleri aggregatis sacrisque ossibus igne examinatis”) i  nie zawiera 
szczegółów, które mogły potencjalnie zainspirować autora sagi. 



229

3. Relacje intertekstualne

efektowne zwycięstwo nad Swenem. Była to oczywiście najcięż­
sza ze wszystkich bitew (allhǫrð orrosta). Swen poniósł w  niej 
wielkie straty i  ratował się ucieczką. W  ślad za nim zrobili to 
z jego oddziałów ci, którzy zdołali się uratować505.

Motyw ten jako żywo przypomina opis okoliczności, które bez­
pośrednio poprzedziły bitwę, jaką Magnus Dobry stoczył ze Sło­
wianami pod Hlýrskógsheiðr w  1043  roku. Co prawda autor sagi 
wspomniał o  niej w  przywołanym już rozdziale  XXII. Co więcej, 
podkreślił, że Magnus odniósł tam zwycięstwo dzięki wstawien­
nictwu i  cudom zdziałanym przez swojego ojca, świętego króla 
Olafa506. Niemniej nie wytłumaczył, na czym polegało wsparcie 
świętego władcy. Uczynili to inni autorzy sag królewskich. W ich 
niemal zgodnym przekazie w  noc poprzedzającą bitwę Magnuso­
wi ukazał się we śnie jego ojciec Olaf. Nakazał mu zebranie wojsk 
i  walkę przeciw poganom. Zapowiedział też, że stanie u  boku 
syna, który ma czekać na jego sygnał. Następnego dnia Norwe­
gowie rozpoznali głos „Glǫð”, dzwonu zawieszonego w  koście­
le w  Niðaróss, co zostało odczytane jako znak obecności Olafa 
Świętego. Okoliczność ta dodała odwagi Norwegom, którzy czuli, 
że doświadczają cudu. Na czele wojsk kroczył Magnus, dzierżąc 
w ręku topór, który należał do jego ojca. Walka nie była długa, Sło­
wianie, którzy nie polegli, zostali zmuszeni do ucieczki507.

Poczynione zestawienie nie pozostawia wątpliwości, że autor 
Sagi o potomkach Knuta nie tylko chętnie opierał swoją narrację 
na przekazach innych sag, lecz także uważał za konieczne i wska­
zane, aby kierować uwagę odbiorców jego tekstu na konkretne 
utwory. Można odnieść wrażenie, że z  jednej strony chciał dać 
odbiorcom czytelny sygnał, gdzie mogą dowiedzieć się więcej na 
temat przywołanych przez niego wydarzeń. Z drugiej strony tego 

505  ÍF 35, s. 292–293.
506  ÍF 35, s. 129. 
507  ÍF 23, s. 59–63; ÍF 29, s. 221–223; ÍF 28, s. 41–45; Heimskringla III, s. 37–40.



230

Wstęp

typu odwołania odgrywały zapewne podobną rolę jak wykorzy­
stana w  sadze poezja skaldów: uwiarygodniały przekaz autora. 
Twórcy innych sag, podobnie jak poeci, stawali się autorytetami 
w  konstruowaniu określonej wizji przeszłości, bezwiednie gwa­
rantowali, że to, co przekazał autor Knýtlinga sagi, jest rzetelne 
i  godne zaufania. W  tej kwestii autor sagi szczególnie polegał 
na Snorrim i  jego Heimskringli. W  sagach królewskich bowiem 
złączenie dziejów władców Norwegii z rządzącymi w Danii było 
najlepiej widoczne i najpełniej udokumentowane. W tym miejscu 
też ujawnia się kompozycyjna taktyka autora Sagi o  potomkach 
Knuta, który – podobnie jak w przypadku poezji skaldów – unikał 
rozpisywania się o wydarzeniach szeroko opisanych gdzie indziej, 
ograniczając się do treściwego ich streszczenia. Dobrze pokazuje 
to rozdział  XXII sagi, który zdołał zmieścić w  sobie wydarzenia 
w innych sagach opisane przynajmniej w kilku rozdziałach. 

Nie dziwi więc, że najwięcej punktów stycznych z  innymi sa­
gami królewskimi Knýtlinga saga ma w  odniesieniu do działań 
duńskich w Norwegii (czasy Haralda Sinozębego i Swena Widło­
brodego) albo konfliktów norwesko-duńskich (Swen Widłobrody 
vs. Olaf Tryggvason, Knut Wielki vs. Olaf Haraldsson, Swen Úlfs­
son vs. Harald Srogi) lub działań norweskich w  Danii (Magnus 
Dobry, Harald Srogi) w  X i  XI  stuleciu. Osobnym elementem są 
wydarzenia w Anglii w czasie, gdy władzę tam obejmowali kolej­
no Swen Widłobrody, Knut Wielki i jego synowie, jako że to stwa­
rzało okazję do powiązania ich dziejów z  losami Olafa Świętego. 
Król Norwegii bowiem nie tylko zdobył władzę królewską w cza­
sie, gdy Knut był zajęty podbojem Anglii, lecz także wcześniej 
udzielał się zbrojnie na Wyspach, między innymi jako sojusznik 
Æthelreda II.

Wykorzystując przekazy innych sag, autor Sagi o  potomkach 
Knuta jest im przeważnie wierny. Z rzadka dochodzi do sytuacji, 
w  których pewne informacje zostają przywołane w  innym miej­
scu, w  innym kontekście, niż jest to w  domniemanym tekście 



231

3. Relacje intertekstualne

źródłowym. Czasami autor sagi decyduje się na potwierdzenie 
tego samego wydarzenia za pomocą innych strof. Przeważnie 
jednak nie kwestionuje ich przekazu, co oznacza także powiela­
nie informacji, które należy uznać za błędne508.

O  ile intertekstualne powiązania między poszczególnymi sa­
gami nie są niczym wyjątkowym, o tyle relatywnie częste przywo­
ływanie tytułów innych utworów, które dany autor wykorzystał 
i na które chciał skierować uwagę odbiorców swego dzieła, było 
zjawiskiem mniej powszechnym i  charakteryzowało teksty o  ra­
czej późniejszej niż wcześniejszej proweniencji. Jeśli uznać tę 
manierę za jeden z  wyznaczników pisarskiego stylu autora sagi, 
to w kontekście dyskusji na temat jej autorstwa warto przywołać 
inną sagę, którą przypisuje się Olafowi Þórðarsonowi: Laxdæla 
sagę (Sagę rodu z  Laxdalu). Utwór ten charakteryzuje się wie­
loma nawiązaniami do innych sag islandzkich (Sagi o  Grettirze, 
Sagi o Hallfredzie skaldzie kłopotliwym, Sagi o Njalu czy też Sagi 
o  Gunnlaugu Wężowym Języku). Niemniej szczególnie w  ostat­
nich partiach tekstu autor przywołuje konkretne tytuły dzieł, 
opisując kolejne wydarzenia. Rozdział LXVII jest zwieńczony od­
wołaniem do zaginionej Sagi o Þorgilsie Hollusonie, której prota­
gonista właśnie w  tym rozdziale pojawia się w  sadze jako jeden 
z oponentów Snorriego Godiego509. Z kolei rozdział LXIX zawiera 
odwołanie do kolejnej nieznanej nam dziś sagi – Sagi o ludziach 
z  Njarðvík (Njarðvíkinga saga)510. Można domyślać się, że inten­
cją autora Sagi rodu z  Laxdalu było odesłanie czytelników do 
opowieści, która tłumaczyła genezę przydomka Gunnara Zabójcy 
Þiðrandiego (Þiðrandabani). Gunnar bowiem pojawił się w  tym 
rozdziale jako osoba szukająca schronienia i  protekcji ze strony 

508  Przykładowo: przypisanie zabójstwa Edmunda Żelaznobokiego Eadri­
cowi stroenie (zob. ÍF 35, s. 119 i ÍF 27, s. 33), uznanie Haralda Zajęczej Stopy za 
syna Knuta i Emmy (zob. ÍF 35, s. 121, ÍF 27, s. 33).

509  ÍF 5, s. 199.
510  ÍF 5, s. 202. Zob. też ÍF 5, s. XXXVII.



232

Wstęp

Guðrún Ósvífrsdóttir, jednej z  głównych bohaterek sagi. Z  kolei 
w rozdziale LXXVIII autor informuje o śmierci Snorriego Godiego 
i powołuje się przy tej okazji na Ariego Mądrego Þorgilssona. Wy­
pada się zgodzić z  Einarem Ólafurem Sveinssonem, że nie cho­
dziło w tym wypadku o Księgę o Islandczykach, dzieło, z którego 
Ari jest przeważnie znany, lecz o jakąś inną zaginioną pracę, któ­
rej głównym bohaterem był najpewniej Snorri Godi511.

3.2. Historiografia duńska

W rozdziale XCV Sagi o potomkach Knuta autor odwołuje się do  
„uczonych ksiąg duńskich” (fróðum dönskum bókum) jako  
do źródeł. Mogły to być duńskie kroniki, roczniki i  żywoty 
świętych spisywane w  Danii w  języku łacińskim już od przeło- 
mu XI i XII wieku512. 

Zachowało się kilkanaście roczników, które prowadzone były 
od przełomu  XII i  XIII  wieku przez instytucje kościelne w  Da­
nii – najwcześniejsze z nich w stolicy arcybiskupiej w Lund i na 
dworze królewskim. Roczniki z  Colbaz (Annales Colbazenses) 
spisywane pierwotnie w  Lund z  inicjatywy Eskila, biskupa Ros­
kilde  (1135–1137) i  arcybiskupa Lund  (1137–1172), oprócz wyda­
rzeń z  historii powszechnej zawierają zapiski dotyczące Danii 
w  latach  1130–1170, odnotowują jednak również rok śmierci 
króla Swena Estridsena – 1074 rok (po 1170 r. rękopis roczników 
przeniesiony został do opactwa w Colbaz na Pomorzu – obecnie 
Kołbacz, pod Szczecinem). W  rocznikach Waldemara (Annales 

511  ÍF 5, s. 226, przyp. 2. Zob. też ÍF 5, s. XXXVI.
512  L.B. Mortensen, The Sudden Success of Prose: A Comparative View of 

Greek, Latin, Old French and Old Norse, „Medieval Worlds” 2017, vol. 5, s. 3–45; 
G.W. Weber, Intellegere historiam. Typological Perspectives of Nordic Prehistory – 
in Snorri, Saxo, Widukind and Others, w: Tradition og historieskrivning: Kilder-
ne til Nordens ældste historie, ved. K. Hastrup, P. Meulengracht Sørensen, Aarhus 
Universitetsforlag, Aarhus 1987, s. 95–141.



233

3. Relacje intertekstualne

Valdemarii ) prowadzonych w  duńskiej kancelarii królewskiej 
w  czasach króla Waldemara Zwycięskiego zapisano najważ­
niejsze wydarzenia z  lat  1130–1219, dotyczące duńskiej dynastii 
i trwających wówczas wojen513. Wiele spośród późniejszych duń­
skich roczników, spisywanych w  XIII i  XIV  wieku, było prawdo­
podobnie kontynuacją tych dwóch tradycji rocznikarskich, wśród 
nich wymienić należy roczniki z  Lund (Annales Lundenses)514, 
z  klasztoru benedyktyńskiego św.  Piotra w  Næstved (Annales 
Nestvedienses) oraz z  opactw cystersów w  Sorø (Annales Sorani ) 
i w Ryd (Annales Ryenses)515. 

Autor Sagi o potomkach Knuta nie ma zwyczaju podawać dat 
rocznych. Wyjątkiem jest rozdział  LXIII zawierający datę mę­
czeńskiej śmierci króla Knuta Świętego  – rok  1087  („þá var liðit 
frá holdgan várs herra Jhésú Kristí M ok  LXXX ok  VII vetr”). Po­
daje natomiast daty dzienne według kalendarza liturgicznego, 
zachowuje również porządek chronologiczny, informuje o liczbie 
lat, które upłynęły między omawianymi wydarzeniami, określa 
długość panowania władców i  odnotowuje zgony. Nie pozwala 
to jednak stwierdzić, czy korzystał z któregoś z duńskich roczni­
ków, ponieważ informacje te mógł zaczerpnąć również z  kronik 
duńskich, co do których mamy pewność, że do nich sięgał. Kro­
nikarze duńscy korzystali bowiem z  wcześniejszych roczników, 
więc same podobieństwa faktograficzne między sagą a  roczni­
kami mogą wynikać z  recepcji pośredniej. Na teksty źródłowe 
wykorzystane w  Sadze o  potomkach Knuta z  największą dozą 
pewności wskazują relacje intertekstualne, fragmenty cytowane 
lub zaadaptowane. Na ich podstawie można stwierdzić, że wśród 

513  I.  Skovgaard-Petersen, Annals, w:  Medieval Scandinavia. An Encyclo-
paedia, eds. P. Pulsiano, K. Wolf, Routledge, Abington 2016, s. 14–15.

514  L.B.  Mortensen, Annales Lundenses, w:  The Encyclopedia of the Me-
dieval Chronicle, ed. G. Dunphy, Brill, Leiden 2010, s. 72.

515  L.B. Mortensen, Annales Ryenses, w: The Encyclopedia of the Medieval 
Chronicle…, s. 85.



234

Wstęp

tekstów, które autor sagi zaadaptował, były na pewno dzieła 
Ælnotha z Canterbury oraz kronika Saxo Gramatyka. 

Najstarsza kronika duńska to Chronicon Roskildense. Spisana 
została przez anonimowego autora w  stolicy biskupiej w  Roskil­
de w  połowie  XII  wieku. Rozpoczyna się od przybycia misyjne­
go biskupa Ansgara do Danii (826 r.) i opowiada o chrystianizacji 
tego kraju i  dziejach królestwa duńskiego aż do roku  1157, czyli 
o pierwszych latach panowania w Danii Waldemara Wielkiego516.

Nieco późniejsza, datowana na rok 1170, anonimowa kronika 
z  Lejre (Chronicon Lethrense) traktuje o  legendarnych dziejach 
Danii, od założenia królestwa Danii (z ośrodkiem władzy w Lejre 
w  pobliżu Roskilde) przez Dana, eponimicznego przodka Duń­
czyków, do bitwy pod Brávellir (770 r.), w której król Danii Haraldr 
hilditǫnn starł się z  Sigurdem Hringiem, królem Szwecji. Auto­
rem tej kroniki mógł być duchowny związany z katedrą w Roskil­
de (na co wskazuje szczególne zainteresowanie kronikarza staro­
żytną siedzibą władców Danii w Lejre) lub w Lund (o czym może 
świadczyć tradycja rękopiśmienna – znajduje się w tych samych 
rękopisach obok Annales Lundenses)517.

Niewiele późniejsza, powstała około  1188  roku, kronika au­
torstwa Swena Aggesena, duńskiego arystokraty i członka dworu 
królewskiego Waldemara Wielkiego i Knuta VI, pt. Brevis historia 
regum Dacie przybliża historię Danii od legendarnego króla  
Skjǫlda do wojen ze słowiańskimi książętami Pomorza  (1185  r.) 
w  czasach panowania w  Danii Knuta  VI518. Występują podobień­

516  I.  Skovgaard-Petersen, Chronicles, w:  Medieval Scandinavia. An En-
cyclopaedia, eds.  P.  Pulsiano, K.  Wolf, Routledge, Abington 2016, s.  80–81; 
L.B.  Mortensen, Chronicon Roskildense, w:  The Encyclopedia of the Medieval  
Chronicle…, s. 413. 

517  L.B.  Mortensen, Chronicon Lethrense, w:  The Encyclopedia of the Me-
dieval Chronicle…, s. 361–362.

518  L.B.  Mortensen, Sven Aggesen, w:  The Encyclopedia of the Medieval 
Chronicle…, s. 1403.



235

3. Relacje intertekstualne

stwa faktograficzne między kroniką Swena Aggesena a  Sagą 
o  potomkach Knuta, mogą one wynikać z  recepcji pośredniej. 
Współczesny Swenowi Aggesenowi Saxo Gramatyk wykorzy­
stał bowiem jego kronikę w pracach nad swoim dziełem – Gesta  
Danorum519. 

Saxo Gramatyk nie tylko żył w  tym samym czasie co Swen 
Aggesen, lecz także go znał (opisuje Swena Aggesena w  swojej 
kronice łacińskim słowem contubernalis  – jako kolegę). Nad Ge-
sta Danorum pracował w podobnym milieu dworu królewskiego 
i  arcybiskupiego, pod patronatem arcybiskupów Lund Absalo­
na i Andersa w latach około 1185–1216520. W XVI księgach opisał 
historię Danii od czasów legendarnych do czasów sobie współ­
czesnych. Księgi od IX do XVI korespondują z narracją Sagi o po-
tomkach Knuta, opisują bowiem rządy władców Danii od Gorma 
Starego aż do Knuta VI Valdimarssona (pierwsze lata jego rządów, 
1182–1187, i wojny ze Słowianami na Pomorzu)521.

Relacja między kroniką Saxo Gramatyka a sagą o Knýtlingach 
jest do dzisiaj szeroko dyskutowana522. Badacze stale powracają 

519  M.  Münster-Swendsen, Saxo in His Contemporary Historiographical 
Context, w: A Companion to Saxo Grammaticus…, s. 524–555.

520  L.B. Mortensen, The Nordic Archbishoprics as Literary Centres around  
1200, w: Absalón of Lund and His World, eds. K. Friis-Jensen, I. Skovgaard-Peter­
sen, Roskilde Museum, Roskilde 2000, s. 133–157.

521  L.B.  Mortensen, Saxo Grammaticus, w:  The Encyclopedia of the Me-
dieval Chronicle…, s. 1328–1330.

522  Dyskusję nad relacjami między kroniką Saxo Gramatyka a  Sagą 
o  potomkach Knuta zob.  w:  S.  Ellehøj, Omkring Knýtlingas kilder, w:  Middelal-
derstudier: Tilegnede Aksel E.  Christensen på tresårsdagen  11. September  1966, 
red.  T.E.  Christiansen, S.  Ellehøj, E.L.  Petersen, Munksgaard, Copenhagen  1966, 
s. 39–56; M.H. Gelting, Uløste opgaver: Adam af Bremen, Saxo Grammaticus og 
Knytlinga saga, „Scandia”  2011, Bd.  77, s.  131–34; L.B.  Mortensen, A  Thirteenth-

-Century Reader of Saxo…, s.  346–55; D.  Cem Gülen, The Most Powerful King in 
Scandinavia: The Representation of Knútr inn ríki in Knýtlinga saga, „Scandia. 
Journal of Medieval Norse Studies”  2018, no.  1, s.  60–62; A.  Leegaard Knudsen, 
The Medieval Reception of the Gesta Danorum (to 1514), w: A Companion to Saxo 
Grammaticus…, s. 607–636.



236

Wstęp

jednak do jednego z  dwóch odmiennych stanowisk, które w  tej 
kwestii przed stu laty zajęli Curt Weibull523 i Gustav Albeck524. 

Curt Weibull zwrócił uwagę na daleko idące podobieństwo 
między Gesta Danorum i  Sagą o  potomkach Knuta, widoczne 
zwłaszcza w  opisach wojen domowych w  Danii w  latach  1134–
1157. Stwierdził więc, że kronika Saxo Gramatyka i Knýtlinga saga 
oparte były na tych samych źródłach do opisu wydarzeń w Danii 
przed  1157  rokiem. Te źródła jednak nie są znane. Hipotetyczne 
teksty źródłowe (zaginiona kronika) służą w jego teorii do wyjaś­
nienia różnic między Gesta Danorum a  Sagą o  potomkach Knu-
ta, które mogły wynikać z  innych przyczyn. Saga jako adaptacja 
kroniki nie mogła być dosłownym przekładem z  łaciny na język 
staroislandzki, w  języku staroislandzkim niemożliwe byłoby bo­
wiem oddanie kwiecistej łaciny Saxo Gramatyka.

Gustav Albeck miał przeciwne zdanie niż Curt Weibull. We­
dług niego autor sagi o  Knýtlingach czerpał bezpośrednio z  kro­
niki Saxo Gramatyka, parafrazując i  adaptując jego tekst dla is­
landzkiego czytelnika w zwięzłym i prostym stylu islandzkiej sagi 
królewskiej. Jako adaptacja Saga o  potomkach Knuta miejscami 
zawierała skrócony przekaz Saxo, a  miejscami uzupełniony on 
został o wiadomości zaczerpnięte z innych źródeł. Według bada­
cza dostrzec można to zwłaszcza w rozdziałach XCIX–CXXX sagi 
(od Eryka Pamiętnego do Knuta VI i podboju Pomorza w 1185 r.), 
w których wykorzystano księgi XIV–XVI kroniki Saxo Gramatyka. 
Z  kolei rozdziały  XCIX–CXXVI sagi oparte są na księdze  XIV Ge-
sta Danorum i opisują historię Danii w latach 1134–1178; rozdzia­
ły  CXXVI–CXXVII bazują na księdze  XV i  przedstawiają historię 

523  C.  Weibull, Saxo: Kritiska undersökningar i  Danmarks historia från 
Sven Estridsens död till Knut vi, Berlingska boktryckeriet, Lund 1915, s. 235–236; 
idem, Knytlingasagan och Saxo: En källkritisk undersökning, „Scandia”  1976, 
Bd. 42, s. 8–15.

524  G. Albeck, Knytlinga: Sagaerne om Danmarks Konger; Studier i ældre 
nordisk Litteratur, Nyt nordisk forlag, Kjøbenhavn 1946, s. 253–267.



237

3. Relacje intertekstualne

Danii w latach 1179–1182, a rozdziały CXXVIII–CXXX sagi oparte 
są na księdze XVI i traktują o latach 1182–1187/1189.

Odense na wyspie Fyn, miejsce męczeńskiej śmierci św. Knuta 
(został zabity w  1086  r., kanonizowany w  1100  r.), już na przeło­
mie XI i XII wieku stało się ośrodkiem kościelnym poświęconym 
kultowi św.  Knuta, z  klasztorem i  katedrą pod jego wezwaniem 
(gdzie przechowywano jego relikwie). Już w roku 1096 założone 
zostało tam opactwo benedyktyńskie, w którym osiedlili się mni­
si anglosascy sprowadzeni z opactwa Evesham w Worcestershire. 
Wśród dwunastu mnichów anglosaskich był Ælnoth z  Canter
bury, autor dzieł hagiograficznych poświęconych św.  Knutowi: 
Passio gloriosissimi Canuti regis et martyris oraz Gesta Sweno-
magni regis et filiorum eius (ok. 1112–1113)525. Być może również 
w  tym samym ośrodku kilka lat wcześniej powstała anonimowa 
Passio sancti Canuti regis (ok. 1095–1101)526.

Bjarni Guðnason zwraca uwagę na podobieństwo między jed­
nym z epizodów w sadze (rozdz. XXXI) i w Gesta Swenomagni re-
gis et filiorum eius Ælnotha z Canterbury. Mianowicie rozmowa 
Knuta Świętego z  księdzem, którego żonę król chciał wykorzy­
stać seksualnie, została prawdopodobnie zaczerpnięta przez au­
tora sagi z dzieła Ælnotha527.

Autor sagi o Knýtlingach kilkakrotnie, w rozdziałach XCII, XCI­

II, XCV, CIV, CVII, CXVII i CXXIV, pisze o księciu Knucie Lavardzie 
jako o świętym. Był więc prawdopodobnie świadomy rozwijające­
go się w Danii kultu tego świętego (Knut Lord kanonizowany zo­
stał w 1169 r. za zgodą papieża Aleksandra III, jego translatio do­
konano w 1170 r.). Może to świadczyć nawet o tym, że znał jeden 

525  L.B.  Mortensen, Ailnoth of Odense, w:  The Encyclopedia of the Me-
dieval Chronicle…, s. 21.

526  Por.  F.  Fritz, The Multifuncionality of a  Medieval Hagiography…,  
s. 55–74.

527  ÍF 35, s. CXXIX; Gesta Swenomagni regis et filiorum eius et Passio glo-
riosissimi Canuti regis et martyris, VIII, w: Vitae sanctorum Danorum…, s. 93.



238

Wstęp

z  żywotów św.  Knuta Lorda528. Najwcześniejszy z  nich, Historia 
Sancti Canuti Ducis et Martyris autorstwa Roberta z Ely, napisany 
został prawdopodobnie w  latach  1135–1137  pod patronatem kró­
la Eryka Pamiętnego w opactwie w Ringsted, ośrodku kultu tego 
świętego. Późniejszy, napisany po translatio Knuta Lorda, to Vita 
altera S.  Canuti ducis, dzieło nieznanego autora, wykorzystywa­
ne podczas liturgii tego świętego529.

3.3. Aluzje biblijne

W  sadze pojawiają się aluzje biblijne w  formie cytatów i  typolo­
gii biblijnej, wszak autor sagi – Olaf Þórðarson – był duchownym. 
Dla przykładu śmierć Knuta Świętego opisana w  rozdziale  LVIII 
przypomina czytelnikowi o pojmaniu Jezusa Chrystusa w ogrójcu 
(Ewangelia wg św. Mateusza 26,49). Eyvinðr Bóbr przedstawiony 
jest jako typ Judasza – pozdrawia króla jego słowami: „Heill, her­
ra!” („Ave Rabbi”), chwilę przed przeszyciem go mieczem ukry­
tym pod płaszczem.

Opisane w rozdziale  LXVIII cudowne uwolnienie z więzienia 
Swena i Ástráða przez króla Knuta Świętego (dochodzi do niego 
po jego męczeńskiej śmierci) jest nawiązaniem do cudownego 
uwolnienia św.  Piotra z  więzienia, do którego wtrącił go Herod 
Agryppa (Dzieje Apostolskie 12,1–11). Podobny cud, również opar
ty na przekazie Dziejów Apostolskich, opisany został w  zbiorze 
cudów przypisywanych św.  Olafowi Haraldssonowi (Passio et 
miracula beati Olavi). Święty Olaf uwolnił z  więzienia pewne­
go Duńczyka przetrzymywanego przez Słowian. Podobieństwo 
epizodu z  rozdziału  LXVIII sagi do sceny z  Dziejów Apostol­
skich (12,1–11) występuje nie tylko na poziomie narracji, lecz tak­

528  ÍF 35, s. CXLIII–CXLVIII. 

529  M.  Chesnutt, The Medieval Danish Liturgy of St Knud Lavard,  
C.A. Reitzel, København 2003.



239

3. Relacje intertekstualne

że samego języka, co najwyraźniej wskazuje na to, że tekst biblij­
ny był bezpośrednią inspiracją dla tego epizodu sagi.

Actus Apostolorum 12,1–11
 1  eodem autem tempore misit 

Herodes rex manus ut adfligeret 

quosdam de ecclesia  2  occidit au­

tem Iacobum fratrem Iohannis 

gladio  3  videns autem quia pla­

ceret Iudaeis adposuit adprehen­

dere et Petrum erant autem dies 

azymorum 4 quem cum adprehen­

disset misit in carcerem tradens 

quattuor quaternionibus militum 

custodire eum volens post pas­

cha producere eum populo  5  et 

Petrus quidem servabatur in car­

cere oratio autem fiebat sine in­

termissione ab ecclesia ad Deum 

pro eo  6  cum autem producturus 

eum esset Herodes in ipsa nocte 

erat Petrus dormiens inter duos 

milites vinctus catenis duabus et 

custodes ante ostium custodie­

bant carcerem  7  et ecce angelus 

Domini adstitit et lumen refulsit 

in habitaculo percussoque latere 

Petri suscitavit eum dicens surge 

velociter et ceciderunt catenae de 

manibus eius  8  dixit autem ange­

lus ad eum praecingere et calcia 

te gallicas tuas et fecit sic et dixit 

illi circumda tibi vestimentum 

Knýtlinga saga, rozdział LXVIII 

Sá atburðr varð um várit páska­

nótt, þar sem þeir váru í dyflizun­

ni Sveinn ok Ástráðr: þeir hǫfðu 

þá haft áðr náliga enga fœzlu, ok 

hǫfðu menn þá nýliga ekki komit 

til þeirra. Váru þeir þá máttlitlir 

bæði af matleysi ok járnagangi, 

því at járnin skoruðu þá mjǫk at 

beini, er brann undir þeim. En um 

nóttina í óttu þá rann hǫfgi á  Sve­

in, ok þóttisk hann heldr vaka en 

sofa. Hann sá, at maðr kom þar 

inn. Hann var virðuliga búinn ok 

svá bjartr, at hann þóttisk varla 

mega í gegn sjá. Hann þóttisk þar 

kenna Knút konung. Hann gekk at 

Sveini ok mælti: «Hart ertu nú le­

ikinn, Sveinn félagi, ok er þat eigi 

at verðleikum. Nú mun ek leysa 

þik ór þessi prísund. Þú skalt segja 

Baldvina hertoga orð mín, til þess 

at hann líkni þitt mál heðan í frá.» 

Hann tók þá til fjǫtursins þess, er 

á fótum honum var, ok vatt í sundr 

sem muru, ok slíkt et sama þann, 

sem á hǫndum honum var. Þá 

mælti konungrinn: «Nú ertu lauss 

orðinn. Skaltu nú segja þenna 

atburð, svá at margir menn sé hjá. 



240

Wstęp

tuum et sequere me  9  et exiens 

sequebatur et nesciebat quia ve­

rum est quod fiebat per angelum 

aestimabat autem se visum vide­

re  10  transeuntes autem primam 

et secundam custodiam venerunt 

ad portam ferream quae ducit ad 

civitatem quae ultro aperta est eis 

et exeuntes processerunt vicum 

unum et continuo discessit ange­

lus ab eo  11  et Petrus ad se rever­

sus dixit nunc scio vere quia misit 

Dominus angelum suum et eripuit 

me de manu Herodis et de omni 

expectatione plebis Iudaeorum.

Vænti ek þess, at guð gefi mér þá 

miskunn, þar er menn kalla á mitt 

nafn með góðvilja, at menn fái bót 

meina sinna.” Honum sýndisk 

nú sem ljóst væri í myrkvasto­

funni, ok þar með kenndi hann 

dýrligan ilm. Eptir þetta leið ko­

nungrinn frá honum at sýn, en 

Sveinn vaknaði, ef hann hafði áðr 

sofit, ok váru þá af honum járnin. 

Hann sagði þá Ástráði, bróður 

sínum, hvat fyrir hann hafði bo­

rit. Ástráðr kvað slíkt et sama 

fyrir sik hafa borit, ok váru nú  

báðir lausir.

W  rozdziale LV król Knut Święty przed śmiercią daje swój 
płaszcz księdzu, który potem (w  rozdz.  LXVI) ogłasza królowi 
Olafowi, że dochodzi do cudów za sprawą Knuta i że jest on świę­
ty. Być może jest to intertekstualne nawiązanie do  II  Księgi Kró­
lewskiej  (19,19) i  sceny, w  której prorok Eliasz daje Elizeuszowi 
swój płaszcz, namaszczając go tym samym na proroka jako swo­
jego następcę, aby ten kontynuował jego pracę i napominał Izrae­
litów i królów Judy. W sadze Knut Święty namaszcza księdza, aby 
świadczył o jego świętości (co robi w rozdz. LXVI).

Epizod opisany w  rozdziale  XXXI również można interpreto­
wać poprzez typologię biblijną. Knut Święty, dostrzegając pod­
czas uczty urodę pewnej zamężnej kobiety, wystawiony w  ten 
sposób na próbę, niemal ulega żądzy cielesnej i chce wykorzystać 
ją seksualnie. Pod wpływem napomnień kobiety jest w stanie się 
jednak powściągnąć. Prosi jej męża o  wybaczenie i  czyni mu za­
dość za krzywdę, którą chciał mu uczynić, po czym zawiera z nim 
przyjaźń. Knut Święty oparł się pokusie, czego nie potrafił król 



241

3. Relacje intertekstualne

Dawid. Widząc Batszebę, żonę Uriasza, Dawid doprowadził do 
jego śmierci, żeby wziąć ją za żonę (II Księga Samuela 11–12).

Opis słabych rządów króla Haralda Osełki w rozdziale XXVII 
(„ok stóð lítil stjórn af honum; fór nær slíku hverr fram í landinu, 
sem vildi”) przywodzi na myśl Księgę Sędziów (21,24: „in diebus 
illis non erat rex in Israhel sed unusquisque quod sibi rectum vi­
debatur hoc faciebat”).

Biblia była znana na Islandii od XI  wieku, oczywiście w  ory­
ginale łacińskim (Vulgata), lecz później także w staroislandzkich 
przekładach. Na przełomie XII i XIII stulecia powstała adaptacja 
pod tytułem Stjórn, która obejmuje historyczne księgi Starego 
Testamentu (Pięcioksiąg Mojżeszowy, Księgę Jozuego, Księgę Sę­
dziów, Księgę Rut, I  i  II  Księgę Samuela, I  i  II  Księgę Królewską). 
W  połowie  XIII  wieku, prawdopodobnie przez Branda Jónssona, 
biskupa Hólar, spisana została Gyðinga saga (Saga o  Żydach), 
która oparta jest na I i II Księdze Machabejskiej. Powstał również 
staroislandzki przekład Księgi Psalmów, o czym świadczy zacho­
wany do naszych czasów dwujęzyczny (łaciński i staroislandzki) 
psałterz AM 618 4o. Nie zachowały się jednak przekłady Nowego 
Testamentu, choć wiele wskazuje na to, że przetłumaczono je na 
język staroislandzki już w średniowieczu530. 

3.4. Nawiązania do literatury łacińskiej

W rozdziale VI Sagi o potomkach Knuta czytamy o śmierci w Ang
lii króla Swena Widłobrodego. Według przekazu miał on zginąć 
z rąk św. Edmunda – tak, jak rzymski cesarz Julian Apostata zgi­
nął z  rąk św.  Merkuriusza, w  interpretacji opartej na typologii  
biblijnej.

Ta sama historia w podobnych słowach pojawia się w Ágrip af 
sögu Danakonunga, w Heimskringli Snorriego oraz w Óláfs saga 

530  I.J. Kirkby, Bible. 2. West Norse, w: Medieval Scandinavia…, s. 40–41.



242

Wstęp

helga (tzw.  osobnej Sadze o  św.  Olafie)531. Podobieństwo między 
sagą o  Knýtlingach oraz Heimskringlą i  osobną Sagą o  św.  Ola­
fie wskazuje, że autor pierwszej z nich zacytował w tym miejscu 
Snorriego.

Óláfs saga helga, 23
oc er þat saugnn enscra manna, at Jatmundr enn helgi hafi dre­
pit hann með þeim hętti sem enn helgi Merkurius drap Julianum 
níðing.

Heimskringla, Saga Ólafs hins Helga, 12
ok er þat sögn enskra manna, at Eaðmundr hinn helgi hafi drepit 
hann, með þeima hætti sem hinn helgi Merkurius drap Julianum 
níðing.

Knýtlinga saga, 6
ok segja þat enskir menn, at Játmundr konungr enn helgi hafi dre­
pit hann með þeim hætti, sem enn helgi Merkúríús drap Júlíánúm 
níðing.

Źródłem przekazów tych sag mógł być zbiór cudów św.  Ed­
munda autorstwa Hermanna Archidiakona532, który w kontekście 
śmierci Swena Widłobrodego jako pierwszy przeprowadza analo­

531  ÍF 35, s. 329; Saga Olafs konungs ens Helga, rozdz. 23, udg. P.A. Munch, 
C.R. Unger, Carl C. Werner & Comp. S Bogtrykkeri, Christiania 1853, s. 19; Heim­
skringla II, s. 16.

532  Hermannus Archidiakon, De miraculis sancti Eadmundi, 5, 6, w:  Me-
morials of St Edmund’s Abbey, ed.  T.  Arnold, Cambridge University Press, 
Cambridge  2012, s.  35–36: „Tum magis magisque martyris mandato sollicitatur 
ab Egelwino secretario trux Sueyn et frendens ut leo, ad Geynesburch in genera­
li placito; sed martyr sanctus spretus cum nuntio instat interminationis negotio 
nuntium contumeliis verborum lacessitum, spretum, ac pulsum muniens divinae  
securitatis clipeo. Ipse longe positus et Deo proximus hostem proterit, inimicum 
perimit, tributum minuit. Ecce! martyr EADMUNDUS, potentia signorum miri­
ficus, aequiparatur Mercurio martyri ulciscenti injuriarum blasfemias apostatae 
Juliani, in genitricem Dei Basiliumque virum Domini”.



243

3. Relacje intertekstualne

gię między św. Edmundem i Swenem Widłobrodym a św. Merku­
riuszem i  Julianem Apostatą. Mogło być ono znane w łacińskim 
oryginale lub w  tłumaczeniu staroislandzkim w  niezachowanej 
Játmundar saga hins helga (Sadze o świętym Edmundzie)533.

Śmierć cesarza Juliana Apostaty opisana jest również w Mariu 
saga (Sadze o Marii), żywocie Najświętszej Maryi Panny i zbiorze 
cudów534, bez odniesień do historii Skandynawii i zgodnie z prze­
kazem tradycji chrześcijańskiej (prawdopodobne źródło to Vita 
Sancti Basili autorstwa Pseudo-Amphilochiusa, przełożone na ła­
cinę w IX w. przez Euphemiusa interpres, lub jego tłumaczenie na 
język staroangielski dokonane w X w. przez Ælfrica z Eynsham)535. 
Sagę tę napisał w  połowie XIII  wieku Kygri-Björn Hjaltason, du­
chowny związany z  katedrą w  Hólar (sekretarz, później wybra­
ny na biskupa, bezpośrednio przed śmiercią w  1237  lub  1238  r.), 
mnich benedyktyński.

Norweska kronika Mnicha Teodoryka O  starożytności nor-
weskich królów (rozdz.  VIII) buduje analogię między Julianem 
Apostatą i  jarlem Hákonem Złym oraz między królem Olafem 
Świętym a cesarzem Jowianem536. Mnich Teodoryk czerpał praw­
dopodobnie z dzieła Ryszarda ze św. Wiktora Liber exceptionum 
(cz. I, ks. VIII, rozdz. 3 De Juliano Apostata i 4 De Joviniano)537.

533  Hermann Pálsson, Játmundar saga hins helga, „Skírnir” 1957, bd. 132, 
s. 143–44.

534  Mariu saga. Legender om jomfru Maria og hendes jertegn, ed. C.R. Un­
ger, Trykt hos Brögger & Christie, Christiania 1871, s. 72–73, 699–702.

535  L.  Loomis, The Saint Mercurius Legend in Medieval England and 
in Norse Saga, w:  Philologica: The Malone Anniversary Studies, eds.  T.A.  Kir­
by, H.B.  Woolf, Johns Hopkins Press, Baltimore  1949, s.  132–42; N.H.  Baynes,  
The Death of Julian the Apostate in a  Christian Legend, „Journal of Roman Stu­
dies” 1937, vol. 27, s. 22–29.

536  Kronika ta jest dostępna w  polskim przekładzie: Mnich Teodoryk, 
O starożytności norweskich królów, tłum. R. Rutkowski, Wydawnictwo Naukowe 
Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2021.

537  Richard de Saint-Victor, Liber exceptionum, pars 1, lib. 8, cap. 3–4, publ. 
J. Chatillon, Libraire Philosophique J. Vrin, Paris 1958, s. 179–180.



244

Wstęp

3.5. Tradycja ustna i źródła ustne 

W pierwszej połowie XX wieku badacze inspirowani teorią o po­
chodzeniu sag islandzkich z  przekazów ustnych (niem. Freipro-
salehre, isl. sagnfestukenning) uważali, że podobnie jak inne sagi 
islandzkie, również Saga o  potomkach Knuta krążyła w  społe­
czeństwie islandzkim z ust do ust (w którym miała wówczas kwit­
nąć kultura oralna, kultura opowieści) najpierw jako opowieść, 
tzw. saga ustna, a dopiero później została spisana i zredagowana 
w  formie pisemnej (jako utwór literacki powstawały już w  fazie 
oralnej, więc pozostawało jedynie jej spisanie ze słuchu). Finnur 
Jonsson (1900 r.) uważał wręcz, że Saga o potomkach Knuta w ca­
łości oparta jest na przekazie ustnym i  podawał ją jako dowód 
na żywotność islandzkiej tradycji ustnej538. Jørgen Olrik  (1931  r.) 
wyobrażał sobie nawet, że opowieść w sadze o Knýtlingach snuł 
król Waldemar Zwycięski, wspominając swojego ojca Waldemara 
Wielkiego i  swoich przodków, opowiadając z  pamięci swoją wer­
sję kroniki Saxo Gramatyka, umniejszając jednak przy tym rolę 
arcybiskupa Absalona i  wyolbrzymiając rolę króla Waldemara  
Zwycięskiego539.

Saga o  potomkach Knuta nie jest jednak literackim zapisem 
tradycji ustnej o  dynastii z  Jelling, na co wskazują badania nad 
tekstami źródłowymi, które wykorzystał autor sagi. Korzystał 
on natomiast również z  przekazów ustnych, do czego sam się 
przyznaje. W  samej sadze czytamy, że król Danii Waldemar  II 
Zwycięski był świadkiem historii i  informatorem autora sagi  – 
miał wiele opowieści do opowiedzenia (rozdz.  CXXVII). Nawet 
gdyby odrzucić autorstwo Olafa Þórðarsona, trzeba go uznać 

538  Finnur Jonsson, Knytlingasaga, dens Kilder og historiske Vaerd, „Det 
Kongelige Danske Videnskabernes Selskabs Skrifter” 1900, bd. 6, nr 1, s. 1–41.

539  J.  Olrik, Om imellem Sakses og Knytlingasagas fremstilling af Dan-
marks historie 1146–1187, „Historisk Tidsskrift” 1930–1931, bd. 10, hf. 1, s. 131–190.



245

4. Wydania i tłumaczenia Knýtlinga sagi

za jednego z  głównych informatorów anonimowego autora sagi 
(rozdz. CXXVII). W takim przypadku Olaf Þórðarson po powrocie 
na Islandię musiał przekazać dalej opowieści opowiedziane mu 
przez króla Waldemara, a  anonimowy autor spisał je w  formie 
sagi. W rozdziale CXVIII autor sagi przytacza również naocznego 
świadka opisywanych w sadze wydarzeń – tortur i śmierci Þétleifa 
Edlarsona, możnego duńskiego skazanego na śmierć przez króla 
Waldemara  I  Wielkiego po bitwie pod Grathe Hede  (1157): „Atli 
Sveinsson opowiadał, że przyglądał się mękom tego człowie­
ka. Przebywał on wtedy w  Danii”. Jest to osoba bliżej nieznana, 
prawdopodobnie jednak Islandczyk. W wielu miejscach w sadze 
(m.in. rozdz.: VI, XIX, XXII, LVIII, LXII, LXXXI, XC, XCII, CII, CVIII)  
autor używa frazy segja menn  – „ludzie powiadają” (w  kilku wa­
riantach, np.: þat segja sannfróðir menn  – „ludzie posiadający 
wiedzę mówią”, „wiarygodni ludzie powiadają”), co może świad­
czyć o tym, że wiadomości te zaczerpnął z żywej tradycji ustnej.

4. Wydania i tłumaczenia Knýtlinga sagi

Knýtlinga saga doczekała się dotychczas kilku edycji. Za naj­
starszą należy uznać tę przygotowaną przez Jóna Ólafssona 
w 1741 roku. Jest to wydanie dwujęzyczne, zawierające tekst w ję­
zyku staroislandzkim oraz jego przekład na łacinę, pozbawione 
jednak wstępu540. W  1828  roku saga, razem z  innymi staroskan­
dynawskimi tekstami, między innymi Sagą o Jomswikingach, wy­
dana została w ramach serii Fornmanna sögur jako tom 11. Edycję 
tę przygotowali Carl Christian Rafn oraz Rasmus Rask541. Kolejne 

540  Æfi Dana-Konunga eda Knytlinga Saga. Historia Cnutidarum Regum 
Daniae, udg. Jón Olafsson, Kaupmannahøfn 1741.

541  Jómsvíkínga saga ok Knytlínga með tilheyrandi þáttum, udg. C.C. Rafn, 
R. Rask, Popp, Kaupmannahøfn 1828.



246

Wstęp

edycje sagi pochodzą z  XX  wieku. Pierwsza z  nich to publikacja 
Sögur Danakonunga (Copenhagen, ss.  29–294), przygotowana 
przez Carla af Petersensa i  Emila Olsena542 w  latach  1919–1925. 
Osobne wydanie przygotował dla serii Íslenzk fornrit Bjarni 
Guðnason543. Na wzór poprzednich zawiera ono oprócz samej 
sagi także inne teksty pokrewne. To właśnie to wydanie stało się 
podstawą niniejszego tłumaczenia.

Ukazały się również tłumaczenia Knýtlinga sagi na różne ję­
zyki. W  tym kontekście należy wymienić łacińską edycję przy­
gotowaną przez Sveinbjörna Egilssona jako tom  11  serii Scripta 
historica Islandorum544. Saga była dwukrotnie przetłumaczona 
na język duński. Pierwszego przekładu dokonał Carl Christian 
Rafn w 1829 roku545. Drugie tłumaczenie, mające na celu szersze 
rozpropagowanie sagi wśród duńskich czytelników, ukazało się 
w 1977 roku. Jego autorem był Jens Peter Ægidius546. 

Na język angielski sagę przełożyli w  1986  roku Hermann 
Pálsson i  Paul Edwards. Tłumacze ci mają na swoim koncie wie­
le przekładów sag islandzkich na język angielski547. Prace nad 
tym tłumaczeniem były podyktowane zbliżającymi się obchoda­
mi 900-lecia męczeństwa św. Knuta. Jest ono skierowane do sze­

542  Sǫgur Danakonunga, vol.  1, Sǫgubrot af fornkonungum, vol.  2, Knyt-
linga saga, udg. C. Petersens, E. Olsen, Samfund til udgivelse af gammel nordisk 
litteratur 46, Copenhagen 1919–1925.

543  ÍF 35.
544  Historia de piratis Jomensibus Encomium in piratas Jomenses Historia 

Knutidarum Fragmenta duo ad res Danicas pertinentia Particula historica de 
Hakone Hareki filio De avaritia archiepiscopi Absalónis et de Colono quodam, 
ed. Sveinbjörn Egilsson, Hafniæ 1842.

545  Jómsvikinga saga og Knytlinga, w:  Oldnordiske sagaer, bd.  11, 
udg. C.C. Rafn, Popp, København 1829.

546  Knytlinge saga. Knud den Store, Knud den Hellige, deres Mænd, deres 
Slægt, overs. J.P. Ægidius, G.E.G. Gad, København 1977.

547  Knytlinga Saga. The History of the Kings of Denmark, transl. Hermann 
Pálsson, P. Edwards, Odense University Press, Odense 1986.



4. Wydania i tłumaczenia Knýtlinga sagi

rokiego grona czytelników, jednak Rikke Malmros zarzuciła mu 
brak rzetelnego naukowego wstępu, brak map oraz pomieszanie 
kierunków świata548. Z kolei Tatjana Jackson w recenzji tej edycji 
jako poważny zarzut wskazała brak porządnego wstępu, zauważa­
jąc, że czytelnik otrzymuje jedynie informacje o podziale sagi na 
trzy części, wymienionych władcach, a wstęp koncentruje się na 
polityce drugiej części sagi zamiast na wyjaśnieniu kwestii doty­
czących autorstwa, źródeł i motywów występujących w sadze549. 

Knýtlinga saga była tłumaczona też na inne języki nowożytne. 
Niemiecki przekład przygotował w  1924  roku znany badacz sag 
Walter Baetke w 1924 roku550. Osobne tłumaczenie na język rosyj­
ski przygotowała z kolei niedawno Tatjana Jackson, która poświę­
ciła sadze sporo uwagi w swoich badaniach551. 

548  R.  Malmros, Knytlinga Saga. The History of the Kings of Denmark. 
Translated by Hermann Palsson and Paul Edwards. (Odense University Press, 
1986), „Historie/Jyske Samlinger, Ny række” 1987–1989, vol. 17/2, s. 294–295.

549  A. Finlay, Knytlinga Saga. The History of the Kings of Denmark. Trans-
lated by Hermann Palsson and Paul Edwards. (Odense University Press, 1986), 

„Saga Book” 1978–1981, vol. 20, s. 305–306.
550  Die Geschichte von den Dänenkönigen, w:  Die Geschichte von den Or-

kaden, Dänemark und der Jomsburg, Hrsg.  W.  Baetke, Eugen Diederichs Verlag, 
Jena 1924.

551  Saga o Knûtlingah, per. s drevneisl., st., komm. T.N. Džakson., Izd-vo 
Olega Abyško, [s.l.] 2021. 


	Tytułowe
	Spis treści
	Podziękowania 
	Wykaz skrótów
	Wstęp
	1. Tło historyczne
	1.1. Dania wobec sąsiadów w Skandynawii i Europie w świetle Sagi o potomkach Knuta 
	1.2. Ideologia władzy króewskiej w Sadze o potomkach Knuta
	1.3. Wizerunek Słowian w Sadze o potomkach Knuta 

	2. Saga o potomkach Knuta
	2.1. Dyskusja nad powstaniem sagi
	2.1.1. Tytuł
	2.1.2. Czas i miejsce spisania sagi
	2.1.3. Autor - Olaf Þórðarson
	2.1.4. Inne dzieła Olafa Þórðarsona
	Poematy skaldyczne
	Trzeci traktat gramatyczny
	Skjǫldunga saga
	Laxdæla saga


	2.2. Styl kompozycji 
	2.2.1. Struktura
	2.2.2. Poezja skaldów

	2.3. Rękopisy

	3. Relacje intertekstualne
	3.1. Sagi królewskie
	3.2. Historiografia duńska
	3.3. Aluzje biblijne
	3.4. Nawiązania do literatury łacińskiej
	3.5. Tradycja ustna i źródła ustne

	4. Wydania i tłumaczenia Knýtlinga sagi

	Saga o potomkach Knuta (Knýtlinga saga)
	O tym przekładzie 
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI 
	VII
	VIII
	IX
	X
	XI
	XII
	XIII
	XIV
	XV
	XVI 
	XVII 
	XVIII
	XIX
	XX
	XXI
	XXII
	XXIII
	XXIV
	XXV
	XXVI
	XXVII
	XXVIII
	XXIX 
	XXX
	XXXI
	XXXII 
	XXXIII
	XXXIV
	XXXV
	XXXVI
	XXXVII
	XXXVIII
	XXXIX
	XL
	XLI
	XLII
	XLIII
	XLIV
	XLV
	XLVI
	XLVII
	XLVIII
	XLIX
	L
	LI
	LII
	LIII 
	LIV
	LV
	LVI
	LVII
	LVIII
	LIX
	LX
	LXI
	LXII
	LXIII
	LXIV
	LXV
	LXVI
	LXVII 
	LXVIII 
	LXIX
	LXX
	LXXI
	LXXII
	LXXIII
	LXXIV
	LXXV
	LXXVI
	LXXVII
	LXXVIII
	LXXIX
	LXXX
	LXXXI
	LXXXII
	LXXXIII
	LXXXIV
	LXXXV
	LXXXVI
	LXXXVII
	LXXXVIII
	LXXXIX
	XC
	XCI
	XCII
	XCIII 
	XCIV
	XCV
	XCVI
	XCVII
	XCVIII
	XCIX
	C
	CI
	CII
	CIII
	CIV
	CV
	CVI
	CVII
	CVIII 
	CIX
	CX
	CXI
	CXII
	CXIII
	CXIV
	CXV
	CXVI
	CXVII
	CXVIII
	CXIX
	CXX
	CXXI 
	CXXII
	CXXIII
	CXXIV
	CXXV
	CXXVI
	CXXVII
	CXXVIII
	CXXIX
	CXXX

	Aneks (mapy)
	Bibliografia
	Źródła
	Opracowania

	Indeks osobowy
	Indeks geograficzny
	Summary
	Polecamy
	Redakcyjna

